Littérature et alchimie dans le sillage d’Elémire Zolla

Piero LATINO
Sorbonne Université
CELLF

Universita di Pisa

La luce delle idee! (La lumiére des idées) est le titre d’un livre d’Hervé A. Cavallera
sur I’un des intellectuels italiens les plus aigus du XX° siécle : EIémire Zolla (1926-2002).
Cet ouvrage est I'une des rares ¢tudes sur la figure et I’ceuvre de Zolla, dont la
contribution mérite d’étre explorée, tant dans le domaine des études littéraires que dans
celui des études religieuses, non seulement dans le panorama universitaire italien mais
aussi dans un cadre international?®. Zolla fut professeur de littérature anglo-américaine a
I’université¢ La Sapienza de Rome, a I'université¢ de Catane et de Génes, et fut I’un des
connaisseurs les plus fins et éclairés de doctrines ésotériques et de la mystique orientale
et occidentale. Hervé A. Cavallera le définit comme «un vrai maitre®», dont les
enseignements représentent « un parcours initiatique de salut qui est le calme de ’ame
dans la lumiére incolore* ». Cavallera a rencontré plusieurs fois Elémire Zolla, dans la
demeure de ce dernier a Montepulciano, en Toscane. Un passage du livre La luce delle
idee résume la nature de ces rencontres entre les deux intellectuels italiens, mettant en
évidence la personnalite et la pensée de Zolla :

Zolla était en mesure de transmettre une sérénité conceptuelle a I’interlocuteur disponible et incitait
I’intellect avisé a entendre des vibrations imperceptibles qui éloignaient des pressions fragiles et
souvent troubles de la vie quotidienne, au nom d’une sérénité sans temps. [...] Zolla représentait
la figure de I’ancien savant. Les sujets de notre conversation touchaient aussi les aspects de la vie
académique, qu’il jugeait étre désormais en déclin, tout comme il estimait que la spiritualité
orientale était également en train de se dissoudre face au processus de globalisation enclenché par
le scientisme et I’hédonisme®.

L Hervé A. Callera, Elémire Zolla. La luce delle idee, Firenze, Le Lettere, coll. « Saggi », 2011. C’est moi
qui traduis toutes les citations pour lesquelles il n’existe pas de traduction en langue francgaise. Le texte en
langue originale figure en bas de page.

2 Sur la figure d’Elémire Zolla, voir Grazia Marchiano, Elémire Zolla. Il conoscitore di segreti. Una
biografia intellettuale, Milano, Rizzoli, 2006 ; Dizionario biografico degli italiani, Roma, Istituto della
enciclopedia italiana, 2020, p. 755-757 ; Lorenzo Morelli, EIémire Zolla. In defense of Tradition against
the civitas diaboli, Phd Program in Political History, XX1X cycle, Imt School for Advanced Studies Lucca,
2017.

3 « Un vero maestro ». Hervé A. Callera, op. cit., p. 6.

4 « Un percorso iniziatico verso la salvezza che é la quiete dell’animo nella luce incolore. » Ibid., p. 11.

> « Zolla era in grado di trasmettere all’interlocutore disponibile serenita concettuale e sollecitava
lintelletto accorto a intendere vibrazioni impercettibili che allontanavano dalla fragili e spesso torbide
pressioni del quotidiano in nome di una serenita senza tempo. [...] Zolla ripresentava la figura dell antico
sapiente. Gli argomenti del nostro conversare toccavano anche aspetti della vita accademica, che
giudicava essere ormai in declino, come reputava andasse dissolvendosi anche la spiritualita orientale
dinanzi al processo di globalizzazione, messo in moto dallo scientismo e dall’edonismo. » 1bid.

Littérature et occulture, programme de recherche publié par Catherine Douzou, Frank Greiner et Sylvain
Ledda.

(c) Publications numériques du CEREdI, « Actes de colloques et journées d’étude (ISSN 1775-4054) »,
n° 29, 2023-2025.



Piero LATINO

Zolla était un profond connaisseur de I’art alchimique. Il expose son savoir sur
I’alchimie dans différents ouvrages, mais I’ceuvre la plus importante a ce sujet est
Le meraviglie della natura® (Les merveilles de la nature). C’est dans cet ouvrage que
I’alchimie rencontre la littérature. La littérature est expliquée par Zolla a travers le prisme
de I’alchimie. Maints auteurs de la littérature européenne et américaine sont présentés
dans le sillage d’une lecture alchimique de leurs ceuvres : c’est le cas de Joyce, de
Rabelais, du poéte suédois Strindberg (notamment dans son poéme Rosa Mystica’), de
Nerval (dans le sonnet El Desdichado, ol « le soleil noir de la mélancolie® » n’est que la
pierre noire, saturnienne, le plomb alchimique®), de Nathaniel Hawthorne (dans le roman
Septimus Felton, ou I’on retrouve les alchimistes sataniques’?), de Baudelaire (1’alchimie
inverse évoquée dans Les Fleurs du Mal'), de Balzac, de Goethe, de Dante ou de
Pétrarque. Ainsi, quand Zola évoque, par exemple, la femme aimée par Pétrarque (Laure)
ou la pierre chantée par les vers de Dante dans ses Rime Petrose (Rimes pour la « Dame
Pierre!? »), il les rattache a 1’alchimie et les explique a travers 1’alchimie. La Laure de
Pétrarque est le laurier (Laure-laurier), elle est I’esprit faconnant la matiére vile qui
devient or : « Laure-or », Laure renvoie méme phonétiquement a I’or. Elémire Zolla écrit
que « Laure est I’or alchimique, la lumiére, la sapience divine. Au niveau microcosmique,
elle est une aura intérieure, une psyché imprégnée du feu subtil de I’extase, qui refroidit
le cceur de chair®®. »

Quant a la pierre de Dante dans ses Rime Petrose, Zolla les associe a la tradition
chrétienne (a la figure du Christ), ainsi qu’au théme alchimique de la pierre philosophale,
qui, comme il I’écrit, « est le mépris des choses par lequel les autres se font maitres, infuse
I’horreur de I’existence [et] pétrifie!® ». Cette pétrification n’est pas un aboutissement de
I’étre, un détachement des émotions et des passions qui plonge I’individu dans un état
d’apathie nihiliste ; tout au contraire, cette pétrification de ’ame est un « état d’apathie
extatique® » conduisant a la sagesse divine. La pierre et la sagesse vont de pair, comme
I’indique Zolla dans un passage de Le meraviglie della natura consacré a Dante et a la
signification de la pierre et de Béatrice dans La Divine Comédie :

6 Elémire Zolla, Le meraviglie della natura. Introduzione all’alchimia [1991], éd. Grazia Marchiano,
Venezia, Marsilio, coll. « Biblioteca », 2017.

" Voir ibid., p. 161-162, 562-565.

8 Gérard de Nerval, Euvre compléte, édition publiée sous la direction de Jean Guillaume et de Claude
Pichois avec, pour ce volume, la collaboration de Jacques Bony, Michel Brix, Lieven d’Hulst, Vincenette
Pichois, Jean-Luc Steinmetz, Jean Ziegler et le concours d’Antonia Fonyi, Paris, Gallimard,
coll. « Bibliothéque de la Pléiade », t. 111, 1993, p. 645.

® Voir Elémire Zolla, Le meraviglie della natura, éd. citée, p. 178.

10 Voir ibid., p. 237.

1111 est a souligner que, dans Les Fleurs du Mal, Baudelaire qualifie Satan Trismégiste de « savant
chimiste » : « Sur I’oreiller du mal ¢’est Satan Trismégiste / Qui berce longuement notre esprit enchantg, /
Et le riche métal de notre volonté / Est tout vaporisé par ce savant chimiste. » Charles Baudelaire,
« Bénédiction », dans Les Fleurs du Mal, éd. Jacques Dupont, Paris, Flammarion, coll. « GF », 2006, p. 55.
12 \/oir Dante, Rimes pour la « Dame Pierre », dans Euvres complétes, traduction et commentaires par
André Pézard, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothéque de la Pléiade », 1965, p. 192-204.

B « L’aura ¢ l'oro alchemico, cioé il seme dell oro, la sapienza divina. Microcosmicamente e un’aura
interiore, una psiche impregnata del fuoco sottile dell estasi, che raggela il cuore di carne. » Elémire Zolla,
Le meraviglie della natura, éd. citée, p. 45.

14 « [La pietra filosofale, che] ¢ il disprezzo delle cose da cui gli altri si fanno signoreggiare, infonde orrore
dell’esistenza, impietra. Finché non si sia compiutamente purificati, la chiamata celeste puo far soffrire
tanto piv quando gli influssi cosmici accentuino nel corpo i caratteri saturniani, il gelo é I’aridita ». 1bid.,
p. 126. Zolla met en évidence qu’on retrouve I’association du gel (la maladie du gel) avec la pierre
philosophale dans le Parzifal di Wolfram von Eschenbach : ibid.

15 « Stato di estatica apatia ». Ibid., p. 465.



LITTERATURE ET ALCHIMIE DANS LE SILLAGE D’ELEMIRE ZOLLA

La Sapience apparait dure comme la pierre, elle cache sa vie céleste a I’homme qui, en 1’admirant
et en ’aimant, devient, par rapport a tous les autres désirs, de pierre. La pierre philosophale,
Béatrice, frappe d’amour I’homme jusqu’a son cceur, qui est heureusement de pierre, apathique
face a tout ce qui est mondain?é.

La pierre conduit donc au « détachement sapientiel et [a] la connaissance de 1’unus
mundus, [...] ol se trouve la graine métallique, I’or aurifére : la quatriéme dimension®’ »,
une dimension sans espace et sans temps, ou l’espace et le temps s’effacent. Selon
Elémire Zolla, on retrouve le concept de quatrieme dimension chez des auteurs comme
Ezra Pound dans ses Cantos® et Proust, qui évoque la quatriéme dimension dans A la
recherche du temps perdu®®.
Or cette quatrieme dimension est liée au concept d’éternité, qui est liée, a son tour,
a la figure du Christ, auquel Zolla accorde une importance capitale dans ses écrits. Ainsi,
comme on peut le lire dans Le meraviglie della natura, I’Eternité peut étre comprise et
vécue « lorsque la plénitude humaine (1’ceuvre au blanc, dira I’alchimiste) s’éléve jusqu’a
I’homme transcendant ou phénix (I’ceuvre au rouge)®® ». Se référant a la tradition
chrétienne, Zolla précise que « les magiciens sont [...] le temps et le temps est leur collier
(zunnar), comme le disent les poetes ; Corbin rappelle que le collier est le symbole du
temps (Zurvan) dans la tradition iranienne?! ». Mais, Zolla continue, « si les magiciens
sont le temps (et ’espace en lui), I’Enfant est I’éternel, d’ou il surgit, il émane ’espace-
temps : il est la lumiére », et en effet, « I’Epiphanie est la féte de la lumiére, les magiciens
sont des adorateurs du feu-lumiére?? ». Autrement dit, I’Enfant est Jésus Christ, qui
enseigne aux étres humains que le vrai temps n’est pas celui de la vie mortelle de la chair,
mais celui immortel de I’esprit : I’éternité. Voici a cet égard ce qu’affirme Elémire Zolla :
Une vierge s’identifia & la Sagesse éternelle ; son fils, 1’ éternité, adoré par les magiciens, se sacrifia

au temps, domaine du mal, pour enseigner a ne pas se préoccuper de 1’avenir ni du passé, a étre
libre de toute préoccupation et de tout respect humain, gagnant ainsi le monde, le temps tripartite?3.

16 « La Sapienza appare dura come una pietra, cela la sua vita celeste all’'uomo, che nell’ammirarla e
amarla diventa, rispetto a ogni altro desiderio, di pietra. La Pietra filosofale, beatrice, colpisce d’amore
["uomo fino al suo cuore che é felicemente di pietra, apatico dinanzi a tutto cio che sia mondano. » 1bid.,
p. 128.

17 « 1l distacco sapienziale e la conoscenza dell unus mundus, quello dove si trova il seme metallico, [’oro
aurifico : la quarta dimensione. » Ibid., p. 135.

18 Voir Canto XLIX, dans Ezra Pound, Les Cantos, sous la direction d’Yves di Manno, traduction de
Jacques Darras, Yves di Manno, Philippe Mikriammos et Denis Roche, avec le concours d’ Auxeméry,
Paris, Flammarion, coll. « Mille & une pages », 2013, p. 267.

19 Marcel Proust, Du c6té de chez Swann, dans A la Recherche du Temps perdu, éd. Jean Clarac et André
Ferré, Préface d’ André Maurois, Paris, Gallimard, coll. « Bibliotheque de la Pléiade », t. I, 1954, p. 61. Sur
la dimension alchimique d’A La Recherche Perdu de Proust, voir Elisa Biancardi, « L’incidenza
dell’ideologia alchemica nella Recherche du temps perdu », dans Le culture esoteriche nella letteratura
francese e nelle letterature francofone. Problemi di lessicologia e lessicografia dal Cinquecento al
Settecento. Atti del XV convegno della societa universitaria per gli studi di lingua e letteratura francese.
Pavia 1-3 ottobre 1987, sous la direction d’Elisa Biancardi, Margherita Botto, Dario Gibelli, Giorgetto
Giorgi, Fasano, Schena Editore, 1989, p. 191-208.

2 « Quando la pienezza umana (1’opera al bianco, dira I’alchimista) si eleva a uomo trascendente o fenice
(I’'opera al rosso). » Elémire Zolla, Le meraviglie della natura, éd. citée, p. 141.

2L « I maghi sono [...] il tempo e il tempo é la loro collana (zunnar) dicono i poeti ; Corbin rammenta che
la collana ¢ il simbolo del Tempo (Zurvan) nella tradizione iranica. » Ibid.

22 « Se i maghi sono il tempo (e lo spazio in esso), il Bambino é [’eterno, cio da cui sorge, emana il tempo-
spazio : & la luce » ; « I’Epifania ¢ festa della luce, i maghi sono adoratori del fioco-luce. » Ibid.

23 « Una vergine si immedesimo nella Sapienza eterna ; il suo figlio, [’eternita, adorato dai maghi, si
sacrifico al tempo, dominio del male, per insegnare a non essere solleciti né del futuro né del passato, a
essere esenti da preoccupazione e da rispetto umano, vincendo cosi il mondo, il tempo tripartito. » Ibid.



Piero LATINO

Comprendre le mystere de 1’éternité signifie donc comprendre le mystére de la vie, des
fils invisibles que « la trame du temps combine avec la chaine du cosmos, des archétypes
pérennes®* ». L’alchimie conduit & cette connaissance théophanique et cette connaissance
comporte une transformation ontologique de 1’étre, du vil métal en or, mais Zolla met en
garde le lecteur du fait qu’il existe également un autre type d’alchimie, périlleuse et
inverse. Il s’agit d’une « alchimie sinistre®® », fondée sur le principe du mal et ayant
comme but « la destruction de 1’étre?® ». De cette alchimie sinistre avait déja parlé celui
que Zolla définit comme « le plus grand maitre d’alchimie du siécle [le xx® siécle]?’ » :
Fulcanelli. Ce dernier évoque, en effet, une rose particuliére, offerte a Satan : la rose
noire, dont la couleur est celle des Ténébres et des Ombres Cimmériennes?. 11 ne s’agit
donc pas d’une rose mystique, mais d’une rose satanique, liée a une alchimie a rebours
qui a ses effets sur les étres humains, et donc sur la sociéte.

Si I’alchimie se fonde sur le principe de transformation du vil métal en or, I’alchimie
satanique vise a transformer I’or en vil métal, d’un étre humain qui aspire a Dieu a un étre
qui se détruit lui-méme et qui détruit, par conséquent, son ame. Pour aboutir a ce but
néfaste, I’alchimie sinistre se sert de différents outils et moyens, comme 1’argent, ce que
Zolla appelle « I’abime de I’argent, la malédiction de I’or®® ». Le concept d’or est, en
effet, étroitement lié¢ a I’argent. Zolla parle de « théologie monétaire® », a savoir une
religion de I’argent qui rend les individus des esclaves, car pour survivre les étres humains
doivent se procurer de 1’argent, un besoin qui les pousse a s’assujettir a des intéréts
avilissants, en acceptant un travail et donc une vie qui ne correspondent pas a leurs désirs,
une vie qui étouffe, dévore et vide 1’esprit et I’ame. Il s’agit, pour le dire avec les mots
d’Elémire Zolla, d’« une force centripete dévorante, &cre, astringente : Saturne ou Faim
Primordiale®! ». On retrouve ce concept de 1’argent en tant que force destructrice et
dévoratrice chez I’un des poétes et écrivains parmi les plus importants du XX siecle : Ezra
Pound (1885-1972)%2. L’on songe a ses Cantos, ou la nature maligne de 1’argent est mise
en evidence a plusieurs reprises. Dans le Canto X1V, Pound critique « les pervers, les
pervertisseurs du langage, / les pervers, qui ont placé soif d’argent / avant les plaisirs des
sens® », et dans un autre passage du Canto XL, il accuse le systéme bancaire :

Esprit de corps dans les organismes permanents
« D’une méme profession », Smith, Adam, « les hommes

% « La trama del tempo combina con I’ordito del cosmo, degli archetipi perenni. » Ibid., p. 322.

25 « Alchimia sinistra ». lbid., p. 238.

% « Distruzione dell’essere ». 1bid.

27 « Il maggior maestro d’alchimia del secolo ». 1bid., p. 89.

28 \oir Fulcanelli, Le Mystére des Cathédrales et I'interprétation ésotérique des symboles hermétiques du
grand ceuvre [1926], troisieme édition augmentée, avec trois préfaces de Eugene Canseliet, F. C. H.,
quarante-neuf illustrations photographiques nouvelles, la plupart de Pierre Jahan, et un frontispice de Julien
Champagne, Paris, Pauvert, 1964, p. 107-109.

2 « L’abisso del denaro, la maledizione dell’oro ». Elémire Zolla, Le meraviglie della natura, éd. citée,
p. 238.

30 « Teologia monetaria ». Ibid., p. 367.

31 « Una forza centripeta divorante, acre, astringente : Saturno o Fame primordiale ». Ibid., p. 238-239.
32 Zolla cite a plusieurs reprises ’ceuvre d’Ezra Pound. Voir, par exemple, ibid., p. 346 ; Elémire Zolla,
L’amante invisible. L erotica sciamanica nelle religioni, nella letteratura e nella legittimazione politica
[1986], éd. Grazia Marchiand, Venezia, Marsilio, coll. « Biblioteca », 2018, p. 112, 122, 131 ; Elémire
Zolla, Uscite dal mondo, Milano, Adelphi, coll. « Biblioteca Adelphi », 1992, p. 354, 462, 474, 569, 570 ;
Elémire Zolla, I letterati e lo sciamano. L’Indiano nella letteratura americana dalle origini al 1988 [1969],
Venezia, Marsilio, coll. « Saggi Marsilio », 1989, p. 184, 272 ; Elémire Zolla, La filosofia perenne.
L’incontro fra le tradizioni d’Orienete e d’Occidente, Milano, Mondadori, coll. « Saggi Mondadori »,
1999, p. 27, 209, 228 ; Elémire Zolla, Le origini del trascendentalismo, Roma, Edizioni di Storia e
Letteratura, coll. « Biblioteca di Studi Americani », 1963, p. 96.

33 Ezra Pound, op. cit., p. 80.



LITTERATURE ET ALCHIMIE DANS LE SILLAGE D’ELEMIRE ZOLLA

« ne se rassemblent jamais
« sans conspirer contre 1’ensemble du public. »
Usage indépendant de 1’argent (le NOTRE)
pour tenir NOTRE banque, propre banque
et les dépots faits, diment encaissés.

De banchiis cambi tenendi34...

Revenant au sujet de 1’alchimie, il est a souligner un intéressant paralléle entre
I’alchimie et le travail (travail strictement li¢ a ’argent, on travaille pour gagner 1’argent
pour vivre), mis en évidence par Zolla dans un compte rendu de I’ouvrage de Mircea
Eliade, Forgerons et alchimistes®. Le titre de ce compte rendu, paru dans la revue Tempo
presente de décembre 1957, est significatif : « Alchimia e senso del lavoro® »
(« Alchimie et sens du travail »). Zolla évoque la valeur sacrée du travail, une valeur qui
s’est perdue avec le monde moderne : « avant la sécularisation de la nature, le travail était
une liturgie®’ ». Le travail avait une fonction transformatrice, car il permettait 4 ’homme
de se réconcilier avec lui-méme, avec la réalité qui 1’entourait, voire avec le cosmos :
« I’expérience cosmique ne faisait qu’un avec le travail®® ». Mais a 1’époque moderne,
cette fonction du travail cesse d’exister, comme 1’indique Zolla :

Aujourd’hui, la réconciliation de I’homme avec la réalité ne se réalise plus dans le travail qui, ayant
perdu tout caractére liturgique, est bien I’expérience la plus radicale. La réconciliation devient soit
’objectif abstrait de programmes techniques, de planifications et de thérapies, soit une utopie qui
risque d’étre étouffée®.
Il y a dans ces mots, qui résument 1’essence du compte rendu de Zolla, une lecture
sociologique de 1’alchimie considérée dans ses relations avec le travail : le travail
mécanique dans les sociétés modernes n’est qu’aliénation qui €loigne 1’étre humain de sa
théophanie, de sa transformation ontologique, du vil métal en or. Tout au contraire,
comme I’argent, le travail dans la société contemporaine est une forme de transformation
alchimique inverse : de I’or en vil métal.

D’autres exemples concernant la relation existant entre 1’alchimie sinistre et
luciférienne et des aspects apparemment anodins de notre vie quotidienne peuvent se
retrouver dans la réflexion que Zolla fait sur I’alcool et sur 1’ail. En effet, si I’on parle de
I’alcool, Zolla souligne que Raymond Lulle savait parfaitement qu’il était dangereux de
divulguer les connaissances relatives a la préparation de 1’alcool, de ce « mercure
végétal*® », comme on peut le lire dans un passage de Le meraviglie della natura :

Raymond Lulle (ou I’auteur de Ces écrits) savait encore qu’il était scélérat de divulguer I’existence
de I’alcool, ce ciel ou mercure végétal, et il en écrivait son nom en lettres hébraiques ; de méme
Roger Bacon cryptographiait la formule de la poudre a canon. [...] Un crime démesuré a mis les
alcools de vin a la disposition des hommes puérils de 1’époque moderne (le remede ésotérique est
toujours un poison pour le profane)*.

34 Ibid., p. 216.

% Mircea Eliade, Forgerons et alchimistes, Paris, Flammarion, coll. « Homo sapiens », 1956.

36 Elémire Zolla, Tempo presente, anno |1, n. 11, décembre 1957, p. 986-987.

37 « Prima della secolarizzazione della natura il lavoro era liturgia ». Ibid., p. 986.

8 « L’esperienza cosmica faceva tutt 'uno con l’opera lavorativa ». 1bid.

% « Oggi la conciliazione dell uomo con la realta non si attua pit nel lavoro che, perduto ogni carattere
liturgico, e anzi [’esperienza piu radicale di alienazione. La conciliazione diventa o il fine astratto di
programmi tecnici, di pianificazione e di terapie, o un utopia che rischia di essere soffocata ». 1bid., p. 987.
40 « Mercurio vegetale. ». EIémire Zolla, Le meraviglie della natura, éd. citée, p. 54.

41 « Raimondo Lullo (o [’autore dei suoi scritti) sapeva ancora che era scellerato divulgare [’esistenza
dell’alcool, quel cielo o mercurio vegetale, e ne scriveva il nome in lettere ebraiche ; del pari Ruggero
Bacone crittografava la formula della polvere da sparo. [...] Un crimine smisurato pose nell 'evo moderno
gli spiriti dei vini a disposizione di uomini puerili (il rimedio esoterico sempre € veleno per il profano) ».
Ibid., p. 55.



Piero LATINO

Aujourd’hui, I’alcool est devenu une boisson de consommation courante : Zolla explique
ce phénomeéne social dans un point de vue alchimique, une alchimie inverse, sinistre et
satanique. De méme avec I’ail, quoique cette affirmation puisse sembler extravagante.
Zolla rappelle que I’ail était interdit en Gréce dans les temples de Cybele mais, en méme
temps, qu’il était aimé par Hécate, déesse de la lune, de la magie, de la mort, de 1’obscurité
maléfique, des démons. L’ail était associé également, dans la tradition égyptienne
ancienne, a la déesse infernale Bastet et a Sokar, dieu des morts et de I’enfer*?. L’auteur
de Le meraviglie della natura souligne, en outre, que I’ail est considéré comme un aliment
nocif selon la tradition brahmane, le Yoga Prapidika, la religion chamanique tibétaine et
la tradition taoiste. En particulier, selon cette derniere tradition, 1’ail nourrit les démons
du corps®. C’est dans la moitié du Xx® siécle, en plein Kali Yuga (1’age de la décadence,
selon la tradition indienne), qu’on a oubli¢ la notion que 1’ail est désagréable, ce qui est
confirmé aussi par les vers de Shakespeare, comme le rappelle Elémire Zolla, lequel
souligne que 1’ail est nocif d’un point de vue spirituel car cette plante végétale émousse
les facultés sensibles et perturbe le recueillement spirituel**. Encore une fois, Zolla fournit
une explication spirituelle a un aspect apparemment simple et inoffensif de la vie
quotidienne, concernant la nourriture : ’acte de manger de 1’ail. Si I’on songe au fait que
1’ail est trés apprécie en Europe (et méme dans le monde entier), on pourrait affirmer que,
suivant la pensée de Zolla, la perte de spiritualité dans les sociétés modernes (la mort de
Dieu nietzschéenne) est liée aussi, d’une certaine maniére, a la nourriture. A I’instar de
I’alcool, I’ail serait, d’apreés Zolla, un moyen dont 1’alchimie sinistre et satanique se sert
pour détruire, de maniere imperceptible et séduisante, la spiritualité des étres humains.

L’enseignement de Zolla est de nature spirituelle, un savoir ésotérique offert au
lecteur pour entreprendre un chemin initiatique ayant comme but la libération et la
purification de I’individu. A 1’occasion de la mort d’Elémire Zolla, dans le journal
national italien La Repubblica du 31 mai 2002, parut un article en son honneur titré
« E morto Elémire Zolla, I'ultimo degli esoterici » (« Elémire Zolla est mort, le dernier
des ésotéristes »). L’auteur de cet article est I’un des intellectuels les plus influents du
panorama culturel italien et international, a savoir le philosophe et psychiatre Umberto
Galimberti, lequel définit Zolla comme un « connaisseur digne de foi des doctrines
ésotériques », ainsi que « I’'un des derniers défenseurs de la tradition face au monde
moderne® ». Un passage de I’article de Galimberti est trés significatif et mérite d’étre
cité entierement afin de comprendre la pensée de Zolla et son importance dans I’histoire
des idées :

Elémire Zolla, comme Henry Corbin, René Guenon, Amanda Coomarswamy, [...] consacra toute
sa vie a la recherche de « I’action symbolique » dans I’histoire, ce courant souterrain qui passe
inapercu pour ceux qui, pris par les événements quotidiens qui se déroulent sous les yeux de tous,
ignorent ce qui détermine ces événements, comment les eaux souterraines déterminent la
conformation de la surface.

Saisir cette « agitation » souterraine qui précéde et détermine nos « cogitations », c¢’est passer de
I’extériorité du savoir « exotérique », dont se nourrissent tous nos discours, a la racine profonde et
donc cachée du savoir « ésotérique », accessible seulement a ceux qui ne se laissent pas distraire
par la succession des événements qui animent en surface les divisions entre les hommes.
Descendre dans 1’ésotérisme, ou le régime discursif est régi par le symbole qui relie les
significations (sum-ballein), par opposition aux concepts qui les séparent et les disjoignent (dia-
ballein), c’est s’aventurer dans un sentier qui mene a un horizon silencieux mais puissant qui se

42 \oir ibid., p. 65.

43 Voir ibid..

4 \oir ibid., p. 65-66.

4 « Autorevole conoscitore di dottrine esoteriche » ; « uno degli ultimi difensori della tradizione contro il
mondo moderno ». Umberto Galimberti, « E morto Elémire Zolla, I’ultimo degli esoterici », La Repubblica,
31 mai 2002.



LITTERATURE ET ALCHIMIE DANS LE SILLAGE D’ELEMIRE ZOLLA

trouve au-dela du mot et de ses interprétations possibles. Le passage est risqué et peut donner lieu
A tout un monde de mensonges qui, en maniant avec aisance 1’inaccessible, de la P2%¢ a la
sorcellerie des magiciens, met en scéne, derriére les coulisses d’un rideau bien fermé, tous les
déchets de I’histoire.

Ou bien — et ¢’est la voie ardue empruntée par Zolla — s’aventurer dans 1’ésotérisme peut signifier
essayer de trouver, au-dela des différences, les métaphores de base qui unissent Orient et Occident,
Nord et Sud du monde, parce que I’humanité est unique. Et, de méme qu’au niveau biologique la
génétique peut nous parler d’une unité du genre (humain), de méme au niveau culturel il pourrait
y avoir des parcours communs qui ont permis a I’humanité de s’émanciper de son enfance animale
et de se retrouver aujourd’hui sur un sentier commun, au-dela des guerres, au-dela des haines et
des différences exacerbées.

Je n’invite personne a parcourir les sentiers de Zolla, de Corbin, de Guénon, de Coomaraswamy.
Ils sont trop risqués pour la plupart des personnes. Et la quéte « secréte » finirait par s’enfermer
dans le secret du pouvoir politique ou sacerdotal. Mais le message de Zolla oui, accueillons-le*’.

Umberto Galimberti invite le lecteur a accueillir le message d’Elémire Zolla et, en méme
temps, le met en garde contre les périls auxquels s’expose le profane qui fait la rencontre
avec la connaissance ésotérique. Zolla lui-méme souligne la double nature de la sapience,
qui peut €tre une source d’éveil et d’illumination, ainsi que de perdition et de destruction
de I’étre, car la sapience « est une connaissance qui peut se tourner vers le seraphigque ou
le luciférien®® ». La dérive luciférienne conduit vers ce que Zolla appelle « lo svuotamento
dell’anima® » : '« épuisement de I’Ame », un état d’apathie et de dépression qui
s’empare de la personne, en la rendant froide, insensible, mélancolique, dépourvue
d’émotions, de passions et d’envie de vivre. Zolla rappelle qu’on retrouve le concept
d’épuisement de I’ame, par exemple, dans le roman de Nathaniel Hawthorne (1804-
1864), Ethan Brand, ou le protagoniste est un maitre du chaulage qui s’imprégne

46 La P2 fut une loge magonnique italienne qui fit scandale dans les années 1970 et 1980. Dirigée par Licio
Gelli (1919-2015), la P2 constituait une puissante force occulte capable de conditionner le systéme
économique et politique italien.

47 « Elémire Zolla, al pari di Henry Corbin, René Guénon, Amanda Coomarswamy, [...] dedico l'intera
sua vita alla ricerca dell’“azione simbolica” nella storia, quella corrente sotterranea che passa
inosservata a quanti, catturati dalle vicende quotidiane che sono sotto gli occhi di tutti, ignorano cio che
determina queste vicende, come le acque sotterranee determinano la conformazione della superficie.
Cogliere questa sotterranea “agitazione”, che antecede e determina le nostre “cogitazioni” significa
passare dall’esteriorita del sapere “essoterico”, di cui si alimentano tutti i nostri discorsi, alla radice
profonda e percio nascosta del sapere “esoterico”, accessibile solo a quanti non si lasciano distrarre dalla
successione degli eventi che in superficie animano le divisioni tra gli uomini. / Scendere nell esoterico,
dove il regime discorsivo é regolato dal simbolo che connette i significati (sum-ballein), a differenza dei
concetti che li separano e li disgiungono (dia-ballein), significa inoltrarsi lungo un sentiero che porta in
un orizzonte, silente ma potente, che sta al di qua della parola e delle sue possibili interpretazioni. Il
passaggio é rischioso e puo dar origine a tutto quel mondo bugiardo che, maneggiando con disinvoltura
linaccessibile, puo dar luogo a tutti gli imbrogli che, dalla P2 alla stregoneria dei maghi, mette in scena,
dietro le quinte di un sipario ben chiuso, tutti i cascami della storia. / Oppure — e questa ¢ stata la via
ardua percorsa da Zolla— inoltrarsi nell’esoterico puo significare voler reperire, al di sotto delle
differenze, quelle metafore di base che accomunano Oriente e Occidente, Nord e Sud del mondo, perché
unica é ['umanita. | E, come sul piano biologico la genetica riesce a parlarci di un’unita del genere
(umano), cosi sul piano culturale potrebbero ravvisarsi percorsi comuni che hanno consentito all umanita
di emanciparsi dalla sua infanzia animale e di ritrovarsi oggi in un comune sentiero, al di la delle guerre,
al di la degli odi e delle enfatizzate differenze. / Non invito nessuno a percorrere i sentieri di Zolla, di
Corbin, di Guénon, di Coomaraswamy. Sono troppo rischiosi per i pin. E la ricerca “segreta” finirebbe
per arrestarsi alla segretezza del potere politico o sacerdotale. Ma il messaggio si, accogliamolo ». Ibid.
“8 « E una conoscenza che pud volgersi al serafico o al luciferico ». Elémire Zolla, Le meraviglie della
natura, éd. citée, p. 44.

4 « Svuotamento dell’anima ». 1bid., p. 551. Le mot « svuotamento » signifie en italien « le fait / I’action
de vider quelque chose » et correspond au mot francais « vidage ». Toutefois ce dernier mot associé au mot
« ame » n’est pas approprié en frangais. J’ai donc utilisé le terme « épuisement » qui est le plus proche du
mot italien « svuotamento. »



Piero LATINO

tellement des significations alchimiques de la pierre qu’il confond le concept de
pétrification alchimique (c’est-a-dire 1’apathie extatique de nature divine, le détachement
de tout ce qui est terrestre) avec I’apathiec de 1’ame, c’est-a-dire la froideur et
I’impassibilité du coeur a I’égard de soi-méme et d’autrui. En effet, le protagoniste traite
les gens comme la terre qu’il calcifie, en commettant le péché impardonnable
d’expérimenter « 1’épuisement de 1’Ame », 1’apathie appliquée au cceur humain®.

D’aprés Zolla, 1’alchimie conduit donc a la sapience divine, mais elle conduit
¢galement a la rencontre avec la partie la plus obscure de I’ame humaine, et ce processus
de purification et de transformation a lieu a travers la souffrance, la douleur, que
Baudelaire définissait comme « noblesse unique®! » afin de rejoindre les hiérarchies
spirituelles. Dans Le meraviglie della natura, Zolla affirme que la purification correspond
a une fenétre qui s’ouvre, une faille qui permet aux démons d’entrer dans la personne.
Ainsi, des faits négatifs se produisent : I’individu est assailli par des réves fréquents et
épouvantables, des névroses, des maladies, toutes les scories accumulées pendant la vie
se présentent, les vibrations négatives et les convoitises augmentent®?. C’est a travers cette
phase initiatique a la fois de souffrance, d’expiation et de purification que I’individu peut
alchimiquement forger et transformer son étre, trouver la paix de ’ame et embrasser la
sapience divine. Dans Le meraviglie della natura, les mots d’Elémire Zolla décrivent les
faits caractérisant ce réveil spirituel que 1’étre humain peut atteindre a travers la rencontre
avec la sapience, une expérience mystique décrite ainsi :

Si promptement écoutée, la sapience murmure des présages. Elle fait tressaillir devant des scénes
déja vues, on ne sait quand. Elle évoque une personne, et cette personne apparait aussitdt. Alors
on cesse d’agir, laissant a sa gardienne le soin de combiner a sa maniére, féminine, avec des
textures, des rythmes de retours.

Elle enseigne a agir sans agir®.

Le message de Zolla enseigne a agir sans agir, a utiliser la volonté sans utiliser la
volonté, a laisser que la vie soit fagonnée par les fils de I’éternité qui se rencontrent et se
mélent avec ceux de I’existence mortelle et finie, a se laisser aller son propre destin.

% Sur Iinterprétation alchimique du roman Ethan Brand de Nathaniel Hawthorne, voir ibid., p. 551.

51 Charles Baudelaire, « Bénédiction », dans Les Fleurs du Mal, éd. citée, p. 61.

52 Voir Elémire Zolla, Le meraviglie della natura, éd. citée, p. 577.

53 « Se prontamente si ascolta, la sapienza sussurra presagi. Fa trasalire di fronte a scene gia viste, non si
sa quando. Rammenta una persona, e questa subito compare. Allora si cessa di agire, lasciando alla
propria custode di combinare le cose alla maniera sua, femminile, con tessiture di coincidenza, con ritmi
di ritorni. / Essa insegna l’agire senza agire [...]. » Ibid., p. 513.



