
____________________________________________________________________________________ 
Littérature et occulture, programme de recherche publié par Catherine Douzou, Frank Greiner et Sylvain 
Ledda. 
(c) Publications numériques du CÉRÉdI, « Actes de colloques et journées d’étude (ISSN 1775-4054) », 
no 29, 2023-2025. 

 
 
 

Quel alchimiste pour les écrivains romantiques français ? Le cas 
Nicolas Flamel 

 
 

Tom FISCHER 
EPHE-PSL 

 
 
 

Introduction 
 
Il n’est pas nécessaire de justifier à nouveau les liens forts, et parfois surprenants, 

qui unissent l’alchimie et la littérature occidentale ; plusieurs exemples en ont déjà été 
fournis lors de cette journée, lesquels prouvent que la période moderne fut 
particulièrement prolixe en la matière. Cela s’explique en grande partie par le fait que 
l’alchimie était alors discutée dans des cercles scientifiques (pour débattre de la possibilité 
de la transmutation des métaux1), prise comme exemple dans des milieux ecclésiastiques 
(pour les « belles similitudes » que son imagerie pouvait apporter aux prédicateurs2), ou 
encore mise en avant par nombre d’éditeurs (ravis de profiter financièrement de l’essor 
d’une « littérature des secrets3 »). Il apparaît par conséquent logique de retrouver, dans 
les romans de ce temps, les traces d’un sujet « à la mode ». À l’inverse, nous pouvons 
nous questionner sur les raisons de la persistance de thématiques alchimiques dans des 
écrits qui suivirent la mise au rebut progressive de cette science, au cours de la seconde 
moitié du XVIIIe siècle ; est-ce uniquement par curiosité personnelle que nombre 
d’écrivains romantiques, en particulier en France, parsemèrent alors leurs ouvrages de 
références ésotériques ? Et si oui, comment appréhender la genèse de leur travail ? C’est 
pour proposer quelques éléments de réponse que nous avons choisi de nous intéresser 
aujourd’hui au cas de Nicolas Flamel (vers 1330-1418), le plus célèbre des alchimistes 
français (qui ne fit vraisemblablement jamais d’alchimie !), ainsi qu’à celui de l’un de ses 
plus farouches admirateurs, à savoir Paul Lacroix (1806-1884), aussi connu sous le 
pseudonyme du mythique Bibliophile Jacob. Ce dernier proposa en effet une composition 
romanesque sur le mythe flamellien dès 1828, publiée dans Le Mercure de France au dix-
neuvième siècle4 puis dans les Soirées de Walter Scott à Paris (1829). Notre propos 
consistera à identifier les raisons pour lesquelles le choix de cet auteur s’est porté sur le 
personnage de Flamel, comment son récit a pu prendre forme, et quelle en fut 
l’importance tant dans sa production littéraire que dans celle d’autres écrivains 
romantiques français. 

 

 
1 Didier Kahn, Alchimie et paracelsisme en France (1567-1625), Genève, Droz, 2007. 
2 Sylvain Matton, Philosophie et Alchimie à la Renaissance et à l’Âge classique, t. I : Scolastique et 
Alchimie (XVIe-XVIIe siècles), Paris / Milan, S.É.H.A. / Archè, 2009. 
3 William Eamon, Science and the Secrets of Nature, Books of Secrets in Medieval and Early Modern 
Culture, Princeton, Princeton University Press, 1994. 
4 Paul Lacroix, « Le grand œuvre » et « Mort de Nicolas Flamel », Le Mercure de France au dix-neuvième 
siècle, 23 (1828), p. 224-234, et p. 273-286. 



2 
Tom FISCHER 

Un personnage pittoresque 
 
Lorsque Paul Lacroix s’empare du mythe de Nicolas Flamel, dans des circonstances 

sur laquelle nous reviendrons, ce personnage tout droit sorti du Moyen Âge n’était alors 
ni tout à fait oublié, ni tout à fait inconnu. Le lecteur bibliophile pouvait en lire l’histoire 
dans des sources aussi variées que le Tresor de recherches et antiquitez gauloises et 
françoises du médecin Pierre Borel (vers 1620-1671)5, dans la Description de Paris 
(1742) de l’historien Jean-Aimar Piganiol de la Force (1669-1753)6, et surtout dans 
l’Histoire critique de Nicolas Flamel et de Pernelle sa femme (1761) de l’abbé Étienne-
François Villain (mort en 1784)7. Le simple curieux, quant à lui, pouvait parcourir le 
Nouveau dictionnaire historique (1804) des biographes Louis-Mayeul Chaudon (1737-
1817) et Antoine-François Delandine (1756-1820)8, la Biographie universelle (1816) 
publiée par l’imprimeur Louis-Gabriel Michaud (1773-1858)9, ou encore la seconde 
édition du Dictionnaire infernal (1825-1826, éd. orig. 1818) de l’écrivain Jacques Collin 
de Plancy (1794-1881)10. Toutes ces sources s’accordent en effet sur l’essentiel : Nicolas 
Flamel, écrivain public apparemment né à Pontoise aux alentours de 1330, aurait installé 
son échoppe à Paris, aux abords immédiats de l’église Saint-Jacques-de-la-Boucherie. Il 
aurait un jour acquis un livre attribué à un mystérieux Abraham le Juif, orné d’étranges 
illustrations, et dont l’étude lui aurait, après moult péripéties, révélé les secrets de la 
transmutation des métaux vils en or. Pour les curieux, ce conte expliquait l'origine 
financière des donations pieuses, des investissements immobiliers, ou encore de la 
construction par Flamel de deux arches au cimetière des Saints-Innocents. Nombreux 
furent d’ailleurs ceux qui crurent, à tort, que le prétendu alchimiste avait caché dans les 
décorations de plusieurs bâtiments parisiens les secrets de la chrysopée. Dès le décès de 
l’intéressé, la légende avait ainsi rapidement commencé à prendre le pas sur la réalité. 

 
Peut-être n’est-il pas inutile de dire brièvement ici quelques mots sur l’origine de ce 

mythe. Le nom de Flamel apparaît dans un contexte alchimique quelques dizaines 
d’années seulement après sa mort (survenue le 22 mars 1418) ; nous trouvons en effet la 
trace, dès la fin du XVe siècle, d’un Livre Flamel manuscrit qui mêle théorie et pratique11. 
Les conditions d’apparition de cette pseudépigraphie restent hypothétiques, mais peuvent 
s’expliquer par les rumeurs qui accompagnèrent vraisemblablement les dépenses 
ostentatoires faites par l’homme durant sa vie. Dans sa Description de Paris (1434), le 
chroniqueur Guillebert de Mets (XVe siècle) mentionne ainsi un « Flamel l’aisné, 
escripvain qui faisoit tant d’aumosnes et hospitalitez ; et fist pluseurs maisons où gens de 

 
5 Pierre Borel, Tresor de recherches et antiquitez gauloises et françoises ; reduites en ordre alphabetique, 
Et enrichies de beaucoup d’Origines, Epitaphes, & autres choses rares & curieuses, comme aussi de 
beaucoup de mots de la Langue Thyoise ou Theuthfranque, Paris, Augustin Courbe, 1655, en particulier 
p. 157-166. 
6 Jean-Aymar Piganiol de la Force, Description de Paris, de Versailles, de Marly, de Meudon, de S. Cloud, 
de Fontainebleau, Et de toutes les autres belles Maisons & Châteaux des Environs de Paris, Paris, 
Théodore Legras,1742, t. II, p. 5-6, et t. III, p. 134-135. 
7 Étienne-François Villain, Histoire critique de Nicolas Flamel et de Pernelle sa femme, Recueillie d’Actes 
anciens qui justifient l’origine & la médiocrité de leur fortune contre les imputations des Alchimistes, Paris, 
G. Desprez, 1761. 
8 Louis-Mayeul Chaudon & Antoine-François Delandine, Nouveau dictionnaire historique, Lyon, Bruyset 
Ainé et Comp., 1804, t. V, p. 115-116. 
9 Collectif, Biographie universelle, ancienne et moderne, Paris, L. G. Michaud, 1816, t. XV, p. 8-12. 
10 Jacques Collin de Plancy, Dictionnaire infernal, Paris, Librairie Universelle de P. Mongie Aîné, 1826, 
t. III, p. 63-68. 
11 Didier Kahn, « Un témoin précoce de la naissance du mythe de Flamel alchimiste : Le Livre Flamel (fin 
du XVe siècle) », Chrysopoeia, V (1992-1996), p. 387-429. 



3 
QUEL ALCHIMISTE POUR LES ÉCRIVAINS ROMANTIQUES FRANÇAIS ?

mestiers demouroient en bas, et du loyer qu’ilz paioient estoient soutenus povres 
laboureurs en hault12 ». À la lecture de son testament, dont une copie est aujourd’hui 
conservée à la Bibliothèque nationale13, lesdites possessions s’avèrent cependant bien 
moins importantes que prévues… Une incongruité que certains relevèrent assez vite, 
comme l’atteste une déclaration du temps restée anonyme : « [Flamel] estoit en renom 
d’estre plus riche de moitié qu’il n’estoit14. » Il semble que pour beaucoup, l’apparition 
remarquée de fortunes bourgeoises (comme celles, encore en France, du grand argentier 
Jacques Cœur et du notable Nicolas le Valois ou, en Allemagne, du marchand Sigmund 
Wann) ne pouvait que s’expliquer par une création numéraire d’origine alchimique. 
Flamel, qui de plus travaillait probablement avec de l’or pour réaliser les ornements et les 
enluminures de ses manuscrits, ne fit pas exception15. Sa réputation sulfureuse se répandit 
en tous cas hors des laboratoires dès la seconde moitié du XVIe siècle ; l’humaniste Robert 
Duval (vers 1510-1584 ?), qui le mentionne dans son De veritate et antiquitate artis 
chemicae (1561), lui attribua la même année un Sommaire philosophique, ouvrage dont 
l’écrivain Charles Nodier (1780-1844) possédât d’ailleurs un exemplaire16. C’est 
toutefois la publication des Trois traitez de la philosophie naturelle non encore imprimez 
(1612), dont fait partie le fameux Livre des figures hierogliphiques de Nicolas Flamel, 
qui érigea celui-ci en véritable porte-étendard de l’alchimie française17.  

 
Les pages de ce texte contiennent la vulgate de l’histoire flamellienne. Prétendument 

composée par l’écrivain public lui-même, rédigée en prose et à la première personne, 
cette biographie romancée se révèle riche en péripéties : découverte d’un livre aux images 
mystérieuses, pèlerinage jusqu’à Saint-Jacques de Compostelle, rencontre avec un certain 
Maitre Canches qui commence à décrypter les illustrations dudit manuscrit avant de 
rendre l’âme, accomplissement de la chrysopée (le 25 avril 1382) après des années de 
travail… La trame du récit oscille à chaque page entre le conte merveilleux et le récit 
initiatique, tandis que sa conclusion reste en suspens et laisse le lecteur sur sa faim : qu’est 
devenu le livre de Flamel ? Où et comment celui-ci est-il mort ? Certains s’intéressèrent 
vivement à cette histoire, qui circulait depuis un moment parmi les cercles érudits. Le 
bibliographe François Grudé (dit de la Croix du Maine, 1552-1592) la discuta ainsi dans 
le premier volume de sa Bibliotheque (1584), et avança d’ailleurs à cette occasion une 
nouvelle hypothèse sur l’origine de la fortune supposée de Flamel : celle-ci serait due à 
la spoliation des biens des Juifs, chassés de Paris en novembre 1394. La prétendue 
découverte de la pierre philosophale n’aurait donc servi qu’à camoufler les raisons, pour 

 
12 Antoine Le Roux de Lincy (éd.), Description de la ville de Paris au XVe siècle par Guillebert de Metz, 
Paris, Auguste Aubry, 1804, p. 84. 
13 Paris, BnF, manuscrit latin 9164 (XVe siècle). 
14 Témoignage cité par Étienne-François Villain, Essai d’une histoire de la paroisse de Saint Jacques de la 
Boucherie, Paris, Prault Père, 1758, p. 156 ; repris et corrigé dans son Histoire critique de Nicolas Flamel 
et de Pernelle sa femme, Paris, G. Desprez, 1761, p. 260. 
15 Sur la construction de cette légende, voir Robert Halleux, « Le mythe de Nicolas Flamel ou les 
mécanismes de la pseudépigraphie alchimique », Archives internationales d’histoire des sciences, 33 
(1983), p. 234-255. 
16 Robert Duval, De la transformation metallique, trois anciens traictez en rithme Françoise, Paris, 
Guillaume Guillard, 1561, p. 53-65. Nodier détenait un exemplaire de l’édition de 1618 : il est mentionné 
dans sa Description raisonnée d’une jolie collection de livres, Paris, J. Techener, 1844, p. 425, art. 291, et 
listé dans un Catalogue des livres rares et précieux, Paris, Librairie de L. Potier / Adolphe Labitte, 1870, 
p. 153, art. 758. 
17 Voir l’édition annotée de Claude Gagnon, Nicolas Flamel sous investigation, Québec, Éditions du loup 
de gouttière, 1994. 



4 
Tom FISCHER 

le moins discutables, de ce prompt enrichissement18. D’autres, en revanche, firent leur 
miel des zones d’ombres présentes dans ce récit : le voyageur Paul Lucas (1664-1737) 
prétendit notamment que Flamel était toujours vivant en 1705, et raconta en avoir reçu 
des nouvelles toutes fraiches lors d’un périple en Turquie19. Un peu à la manière du 
Perceval (vers 1180) de Chrétien de Troyes (XIIIe siècle), le Livre des figures 
hierogliphiques de Nicolas Flamel proposait un matériau littéraire qui pouvait facilement 
être exploité par tout auteur quelque peu novateur et audacieux20. L’un des premiers à 
s’en servir fut un écrivain anonyme qui proposa une intéressante suite au Comte de 
Gabalis (1700, éd. orig. 1670), un roman ésotérique dû à l’abbé Henri de Montfaucon de 
Villars (vers 1638-1673)21. C’est toutefois l’adaptation réalisée par Paul Lacroix, bien 
plus tard, qui va nous occuper dans le cadre de cette communication. 

 
Une réécriture romantique 

 
Est-il nécessaire de présenter ici Paul Lacroix ? Né à Paris le 27 février 1806, ce 

polygraphe s’était voué aux lettres dès son plus jeune âge. Compilateur infatigable, 
collaborateur occasionnel d’Alexandre Dumas (1802-1870), successeur autoproclamé de 
Charles Nodier à la tête de la bibliothèque de l’Arsenal (à partir du 5 décembre 1855), 
l’importance de son travail et l’ampleur de ses connaissances furent largement reconnues 
par ses contemporains22. Après une édition des Œuvres complètes (1824) du poète 
Clément Marot (vers 1496-1544), preuve de son intérêt précoce pour la littérature des 
temps passés, l’écrivain s’était essayé au roman historique avec L’Assassinat d’un roi 
(1825). Il y raconte, avec force détails, la conspiration de Robert-François Damiens 
(1715-1757) contre le roi Louis XV (1710-1774) et expose, dans sa préface, à la fois sa 
méthode et son but :  

On s’assurera des efforts que nous avons faits pour faire entrer, dans l’action du roman, tout ce que 
l’assassinat de Damiens présentait de remarquable. Pourtant l’imagination a une grande part dans 
cet ouvrage, et, pour que l’on ne confonde pas les détails d’invention avec ceux que l’histoire a 
fournis, nous nous proposons d’ajouter, par la suite, des notes et des pièces justificatives que nous 
achevons de recueillir23. 

Il cite ainsi, en exergue, des passages de la seconde édition de l’Histoire physique, civile 
et morale de Paris (1823, éd. orig. 1821) composée par l’archéologue Jacques Antoine 
Dulaure (1755-1835). Cette mention s’avère importante, car (outre d’éventuelles 
discussions avec Nodier) c’est peut-être par le biais de cet ouvrage que Lacroix prit 
connaissance de la légende de Nicolas Flamel ; elle s’y trouve en effet au tome deux, 

 
18 François Grudé, Premier volume de la Bibliotheque du Sieur de la Croix du Maine, Paris, Abel 
l’Angelier, 1584, p. 343-344. Cette interprétation fut reprise par Gabriel Naudé (1600-1653) ; Claude 
Lancelot, Naudaeana et Patiniana, Paris, Florentin & Pierre Delaulne, 1701, p. 76-77. 
19 Paul Lucas, Voyage du Sieur Paul Lucas fait par ordre du Roy dans la Grece, l’Asie Mineure, la 
Macedoine et l’Afrique, Paris, Nicolas Simart, 1712, t. I, p. 106-111. 
20 Un parallèle entre la pierre philosophale et le saint Graal fut d’ailleurs sous-entendu, de manière ironique, 
par le magistrat breton Noël du Fail (vers 1520-1591) ; voir Noël du Faïl, Les Contes et discours 
d’Eutrapel, Rennes, Noël Glamet, 1585, p. 51 vo-52 ro. Sur cette thématique, consulter notamment Didier 
Kahn, « Littérature et alchimie au Moyen Âge : de quelques textes alchimiques attribués à Arthur et 
Merlin », Micrologus, III (1995), p. 227-262. 
21 Henri Montfaucon de Villars, Le Comte de Gabalis, ou Entretiens sur les Sciences secretes, & 
misterieuses suivant les principes des anciens Mages ou Sages Cabalistes. Augmenté dans cette derniere 
édition d’une seconde Partie, Amsterdam, Jaques le Jeune, 1700, p. 216-256. 
22 Eugène de Mirecourt, Le Bibliophile Jacob (Paul Lacroix), Paris, Achille Faure, 1867. 
23 Paul Lacroix, L’Assassinat d’un roi, Roman historique, Paris, Jehenne / Ponthieu / Delaunay / Rapilly / 
Dondey-Dupré & Tous les marchands de nouveautés, 1825, t. I, p. iii-iv. 



5 
QUEL ALCHIMISTE POUR LES ÉCRIVAINS ROMANTIQUES FRANÇAIS ?

narrée dans les grandes lignes24. Précisons tout de suite que Lacroix ne se contenta sans 
doute pas de cette seule version : la source citée par Dulaure, à savoir la Bibliothèque des 
philosophes chimiques réunie en trois tomes par le mystérieux Jean Mangin de 
Richebourg (dates inconnues), imprimée en 1741 avant d’être augmentée d’un quatrième 
volume en 1754, se retrouve en effet dans le catalogue manuscrit de sa bibliothèque 
(établi en 1840). D’autres traités d’alchimie ou de livres citant Flamel y figurent 
également en bonne place, ce qui, quoique nous ne connaissions pas leur date précise 
d’acquisition, témoigne d’un intérêt sérieux de Lacroix pour ce sujet25.  

 
Il est vrai que la légende de Nicolas Flamel ne pouvait qu’attirer un écrivain comme 

Paul Lacroix. Parisien sensible aux traditions locales, érudit intéressé par l’histoire 
médiévale, un tel thème laissait de surcroît présager un possible succès littéraire. Le 
public dévorait alors les romans de Walter Scott (1771-1832), et la critique avait accueilli 
favorablement, quelques années plus tôt, les Contes du vieil ermite de la vallée de 
Vauxbuin (1821) rédigés par l’académicien Charles Pougens (1755-1833). Parmi ces 
courts récits figurait déjà une nouvelle intitulée « Nicolas Flamel, ou le longévite » 
laquelle, placée au cours de l’année 1770, mettait en scène l’alchimiste de passage sur 
l’île de Ceylan26. Lacroix décida toutefois de ne pas poursuivre dans cette veine, qui 
pouvait rappeler, jusqu’à un certain point, le témoignage fantaisiste de Paul Lucas. Il 
préféra substituer à ce décor idyllique un cadre moyenâgeux, plus en accord avec la 
narration originelle et les sensibilités romantiques du moment. Il choisit donc de publier 
en octobre 1828, de manière anonyme, sa réécriture de l’histoire flamellienne ; il 
sélectionna pour cela Le Mercure de France au dix-neuvième siècle, un périodique dont 
il prit d’ailleurs la tête l’année suivante en compagnie du traducteur Amédée Pichot 
(1795-1877)27. Respectivement intitulées « Le grand œuvre » et « Mort de Nicolas 
Flamel », ces deux « scènes historiques », comme l’auteur les désigne lui-même, 
racontent deux épisodes imaginaires de la vie du célèbre écrivain public. Dans la première 
(datée d’octobre 1394), Lacroix narre le dépôt effectué, auprès de Flamel, des créances 
dues aux Juifs alors condamnés à l’exil, la spoliation qui s’ensuivit, ainsi que l’assassinat 
d’un rabbin nommé Manassès (lequel avait été l’instigateur malheureux de cet 
arrangement financier). Dans la seconde (placée en mars 1418), il imagine la visite chez 
Flamel de messire de Cramoisy, maître des requêtes du roi Charles VI (1368-1422), venu 
pour emprunter l’argent nécessaire à la poursuite de la Guerre de Cent ans. Lacroix 
raconte le bon tour que lui joue l’écrivain, finalement devenu entre-temps un vrai 
alchimiste, la fuite de celui-ci vers la Suisse, et enfin sa fin tragique (occis par deux Juifs 
pour venger le vol et l’assassinat de Manassès). Ces épisodes permettent à Lacroix de 

 
24 Jacques Antoine Dulaure, Histoire physique, civile et morale de Paris, depuis les premiers temps 
historiques jusqu’à nos jours, Paris, Guillaume, 1823, t. II, p. 32-34, et p. 234. 
25 Catalogue manuscrit de la bibliothèque de Paul Lacroix (1840), Montpellier, Médiathèque centrale 
Émile Zola, ms. 0633 (Liasse XXII-1) : « Borel. Trésor des antiquités gauloises », f. 1vo ; « Béroalde de 
Verville. Moyen de parvenir », f. 2 ro ; « Fail (Noel du). Contes et discours d’Eutrapel », f. 8 vo ; « Lenglet 
du Fesnoy (l’abbé). Notes sur la Biblioth. des Philosophes chimiques », f. 14 vo ; « Lenoir (Alexandre). 
Musée des monumens francais », f. 14 vo ; « Lebeuf (l’abbé). Dissert. sur l’hist. de Paris », f. 15 ro ; 
« Maugin de Richebourg. Edit. de la Bibliot. des philosophes chimiques », f. 17 ro; « Pernety (dom. Ant. J.). 
Dictionnaire mytho-hermetique », f. 18 vo ; « Piganiol de la Force. Introduction à la Descript. de la France 
– Nouvelle description de la France », f. 18 vo ; « Salmon (Guillaume). édit. de la Bibliot. des philosophes 
chimiques », f. 23 vo ; « Saint Foix (Poullain de). Essais histor. sur Paris », f. 23 vo. 
26 Charles Pougens, Contes du vieil ermite de la vallée de Vauxbuin, Paris, Th. Desoer, 1821, t. I, p. 93-138. 
27 Joseph-Marie Quérard, La France littéraire, Paris, Firmin Didot, 1830, t. IV, p. 380. 



6 
Tom FISCHER 

remettre habilement au goût du jour l’essentiel du mythe flamellien, tout en faisant preuve 
d’originalité28. 

 
La rédaction de ces deux nouvelles s’inscrit en effet pleinement dans la veine 

scottienne, et Paul Lacroix semble avoir parfaitement retenu les réflexions du jeune 
Victor Hugo (1802-1885) sur le fameux Quentin Durward (1823) du romancier 
écossais29. Les lieux et les personnages des « scènes historiques » composées par Lacroix 
penchent vers les idéaux romantiques d’incarnation et de description : Flamel apparaît à 
la fois rusé et lâche, sa femme Pernelle antisémite et dévote, le rabbin Manassès 
calculateur et candide, le chapelain Jean Adam hypocrite et vénal, le maître des requêtes 
Cramoisy ambitieux et cupide… Les alentours de l’église parisienne de Saint-Jacques-
de-la-Boucherie sont quant à eux décrits de manière tout à fait misérable : les rues ne sont 
que « cloaques de boues et d’immondices » où seuls errent, la nuit, des porcs grognant ou 
des chiens errants… Le lecteur est bien là face à l’image (erronée) d’un Moyen Âge 
(arriéré) auquel nous ont longtemps habitués les écrivains du XIXe siècle30. Pourtant, 
l’auteur ne néglige pas de commencer chacune des deux nouvelles par un court rappel 
historique, poursuivant ici encore ce désir d’historicité qu’il défendait dès son premier 
roman, et qui était également partagé par nombre de ses contemporains31. L’usage d’un 
vocabulaire et d’une phraséologie typique du français médiéval viennent enfin souligner 
les efforts du romancier pour donner à son récit une tonalité vraisemblable, 
quoiqu’exagérément pittoresque : « […] vous cracherez au bassinet de force sinon de 
libre vouloir, et là auprès sont gens propres à sentir d’une lieue trésors et montjoie », 
s’exprime ainsi messire de Cramoisy pour menacer Flamel. En résumé, Lacroix fait 
sienne la légende de l’alchimiste parisien, et transmute le récit « clé en mains », hérité de 
la période moderne, en un conte médiéval retouché selon les préceptes défendus alors par 
la jeune garde romantique. 

 
Une source d’inspiration 

 
Loin d’être anecdotiques, ces deux nouvelles jouèrent un rôle non négligeable dans 

la promotion de l’histoire de Nicolas Flamel, mais également dans la carrière et la 
production romanesque de Paul Lacroix. Celui-ci les mit en effet à contribution dès 
l’année suivante pour se forger une nouvelle identité littéraire : P. L. Jacob, aussi connu 
sous le pseudonyme du Bibliophile Jacob, et présenté comme l’auteur des Soirées de 
Walter Scott à Paris (1829). « Bien vieux », d’origine « archi-noble », célibataire endurci 
vivant dans un « régime d’égoïste », propriétaire d’une bibliothèque choisie « de trente 
mille volumes » et passionné par l’étude de l’ancien français, ce personnage soi-disant 
« membre de toutes les académies » apparaît comme le parfait Janus décati du jeune 

 
28 Paul Lacroix, « Le grand œuvre » et « Mort de Nicolas Flamel », Le Mercure de France au dix-neuvième 
siècle, 23 (1828), p. 224-234, et p. 273-286. 
29 « On sent qu’il [Scott] a voulu que ses portraits fussent des tableaux, et ses tableaux des portraits ; il nous 
peint nos devanciers avec leurs passions, leurs vices et leurs crimes, mais de sorte que l’instabilité des 
superstitions et l’impiété du fanatisme n’en fassent que mieux ressortir la pérennité de la religion et la 
sainteté des croyances » ; Victor Hugo, « Quentin Durward ou l’Écossais à la Cour de Louis XI », La Muse 
française, 1 (juillet 1823), p. 30-31. 
30 Consulter sur ce point les études réunies dans Simone Bernard-Griffiths, Pierre Glaudes & Bertrand 
Vibert (dir.), La Fabrique du Moyen Âge au XIXe siècle, Paris, Honoré Champion, 2006. 
31 Xavier Bourdenet, « “Notre père Walter Scott” : Stendhal, Walter Scott et la stratégie romanticiste », 
dans Stendhal « romantique » ?, dir. Marie-Rose Corredor, Grenoble, UGA Éditions, 2016, p. 43-57. 



7 
QUEL ALCHIMISTE POUR LES ÉCRIVAINS ROMANTIQUES FRANÇAIS ?

écrivain parisien32. Lacroix, en introduction, met en scène son alter-ego et le fait 
rencontrer Walter Scott lors du passage de ce dernier à Paris, entre le 29 octobre et le 
7 novembre 1826. Le journal de voyage de l’écrivain écossais, s’il mentionne quelques 
réceptions mondaines dans la capitale française, ne fait toutefois nulle mention d’un tel 
épisode33. Lacroix se permet même d’aller plus loin : il prétend que les nouvelles qui 
composent ce recueil auraient été improvisés par l’illustre conteur, et couchées ensuite 
sur le papier par le prétendu bibliophile. Celui-ci précise d’ailleurs avoir été doublé par 
l’anonyme auteur des « scènes historiques » publiées dans Le Mercure de France au dix-
neuvième siècle (revue qui n’est pas citée nommément), et justifie ainsi les quelques 
différences mineures qui distinguent les deux versions. Les Soirées de Walter Scott à 
Paris s’ouvrent en effet par « Le grand œuvre », renommé en « Le trésor », ainsi que par 
la « Mort de Nicolas Flamel », mise sous le titre de « Le grand œuvre34 ». Avec cette 
publication, Lacroix place donc sans hésitation son travail sous le patronage de Scott, et 
revendique sans ambiguïté celui-ci pour modèle. En se présentant comme l’héritier direct 
de cette figure tutélaire, Lacroix-Jacob cherchait sans doute à s’octroyer une place de 
choix au sein du petit milieu littéraire parisien, et cette stratégie paraît avoir porté ses 
fruits. Le succès des Soirées de Walter Scott à Paris, sensible dans les recensions de 
l’époque35, l’aida sans doute à pousser les portes du Petit Cénacle réunissant (entre 1830-
1833) des hommes de lettres admirateurs de Victor Hugo (1802-1885)36. Avec Paul 
Lacroix entrait par conséquent aussi, dans les cercles et l’imaginaire romantiques, le 
personnage de Nicolas Flamel. 

 
Cet apport s’avère particulièrement explicite chez le poète Gérard de Nerval (Gérard 

Labrunie, 1808-1855). Celui-ci composa en effet, dès 1830, trois scènes d’un « drame 
chronique » intitulé Nicolas Flamel, dont les premières pages furent, à leur tour, publiées 
dans deux numéros successifs du Mercure de France au dix-neuvième siècle (25 juin et 
9 juillet 1831)37. Rappelons que le journal était alors dirigé par Pichot et Lacroix, et que 
ce dernier, dans une « Note des Rédacteurs » ajoutée au texte (mais qui était peut-être 
originellement de la main-même de Nerval), signale sans ambages son magistère sur le 
Jeune-France : « L’idée première de ce drame est imitée d’une scène du premier volume 
des Soirées de Walter Scott, publiées par le bibliophile Jacob38. » Sans nous attarder ici 
sur le contenu de cette pièce restée inachevée, mais à laquelle Nerval songea 
apparemment toute sa vie39, indiquons que la première scène s’inspire effectivement bien 
de la nouvelle de Lacroix intitulée « Le grand-œuvre ». Le génie du dramaturge en herbe 
fut cependant de rapprocher la légende de l’alchimiste parisien de celle d’un de ses 

 
32 P. L. Jacob [Paul Lacroix], Soirées de Walter Scott à Paris, Paris, Eugène Renduel, 1829, p. 5-13. Le 
pseudonyme fut encore utilisé la même année pour des « Recherches sur les couvens au seizième siècle », 
annexées à l’ouvrage intitulé Le Couvent de Baïano, Chronique du seizième siècle, Paris, H. Fournier Jeune, 
1829. Sur ces identités multiples, voir Marine Le Bail, « Paul Lacroix : quel(s) bibliophile(s) derrière le 
masque ? », Littératures, 75 (2016), p. 19-31. 
33 Walter Scott, The Journal of Sir Walter Scott, from the Original Manuscript at Abbotsford, Edinburg, 
David Douglas, 1890, t. I, p. 285-300. 
34 P. L. Jacob [Paul Lacroix], Soirées de Walter Scott à Paris, Paris, Eugène Renduel, 1829, p. 33-51, et 
p. 53-75. 
35 Consulter par exemple Le Globe, VII-31 (18 avril 1829), p. 248, et VII-42 (27 mai 1829), p. 332-333. 
36 Jérôme Doucet, « Paul Lacroix, Un camarade du Petit Cénacle », Littératures, 75 (2016), p. 57-69. 
37 Gérard de Nerval, « Fragmens de Nicolas Flamel, drame-chronique », Le Mercure de France au 
XIXe siècle, 33 (25 juin 1831), p. 576-586, et 34 (9 juillet 1831), p. 59-69. 
38 Lacroix revint sur cette source d’inspiration lors de la republication desdits fragments dans L’Abeille 
impériale, 20 (15 février 1855), p. 313.  
39 Voir le témoignage de Charles Monselet, Portraits après décès, Avec Lettres inédites & Fac-Simile, 
Paris, Achille Faure, 1866, p. 242. 



8 
Tom FISCHER 

comparses germaniques, et de tenter de façonner, avec Flamel, un Faust français à la 
hauteur du Faust allemand40. De ses admirateurs, la légende flamellienne arriva aux 
oreilles de Hugo, qui cite l’écrivain public à de nombreuses reprises dans Notre-Dame de 
Paris (1831) ; l’Homme Océan ose d’ailleurs presque en faire le porte-étendard d’un 
esprit libre, séditieux et anticlérical41. Sans viser ici à l’exhaustivité, rappelons que le nom 
de Flamel réapparait ensuite à intervalles réguliers dans les livres et les journaux. Pour ne 
citer qu’un dernier exemple romanesque, la femme de lettres Eugénie Foa (née Rebecca-
Eugénie Rodrigues-Henriques, 1796-1852) en fait, par exemple, l’un des protagonistes 
de son « conte historique » intitulé « La fille du sorcier – 1393 ». Ce récit, qui apparaît 
lui aussi modelé pour partie sur les « scènes historiques » rédigées par Paul Lacroix, 
démontre de surcroît une connaissance intime du contenu du « livre merveilleux » 
d’Abraham le Juif ; Foa, Juive elle-même, avait sans doute été fort intriguée par cet objet 
et ses secrets42.  

 
La figure de Flamel se révèle donc toujours liée, de près ou de loin, à celle du 

Bibliophile Jacob / Paul Lacroix. C’est lui qui remit au goût du jour cette légende dans le 
Paris du début du XIXe siècle, et c’est lui dont le nom fut, par la suite, évoqué pour ce fait 
d’armes : « le moyen âge appartient corps et ame au vénérable bibliophile Jacob », 
s’exclame notamment le critique Jules Janin (1804-1874) dans la Revue de Paris 
(1833)43. Nul doute que le personnage de l’alchimiste était par conséquent devenu partie 
intégrante de ce Moyen Âge fantasmé, relu au prisme des affects romantiques. Loin de se 
contenter de ses deux nouvelles de 1828, Lacroix revint plusieurs fois encore sur le cas 
Flamel dans d’autres productions littéraires : il l’évoque ainsi dans une « histoire 
fantastique » intitulée La Danse macabre (1832)44, et brosse son portrait pour une « étude 
historique » publiée dans le Musée des familles (1839-1840)45. Au fil des années, Lacroix 
brouille d’ailleurs de plus en plus les frontières entre la fiction et le réel : il n’hésite pas à 
user du mythe de Flamel ou du corpus documentaire qui lui est attribué pour enrichir ses 
études historiques, souvent imprimées dans des formats luxueux et à destination du grand 
public. Dans Le Moyen Âge et la Renaissance (1848), il soumit vraisemblablement à 
l’historien Georges-Bernard Depping (1784-1853) l’idée de rapprocher une illustration 
conservée à la bibliothèque de l’Arsenal, inspirée du Livre des figures hierogliphiques, 
des sombres fables qui accusaient faussement les Juifs d’immoler des enfants chrétiens46. 
Plus loin, il autorisa le docteur Émile Bégin (1802-1888) à déclarer que Flamel 
« personnifia l’Alchimie sur les bords de la Seine » durant la période médiévale, et à faire 
tirer une reproduction d’une célèbre gravure représentant les bas-reliefs du charnier des 

 
40 Rappelons qu’en 1828 (en réalité novembre 1827), Gérard de Nerval avait rendu publique sa traduction 
française du Faust, le chef-d’œuvre de Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832). Voir notre introduction 
à cette pièce, à paraître dans la collection des œuvres complètes de Gérard de Nerval (Classiques Garnier). 
41 Tom Fischer, « Victor Hugo et les mystères alchimiques de Notre-Dame de Paris », dans Sylvain Ledda 
(dir.), Cahier de l’Herne – Mondes Invisibles, Paris, Éditions de l’Herne, 2023, p. 43-46. 
42 Eugénie Foa, Le Vieux Paris, Contes historiques, Paris, Louis Janet, vers 1840, p. 171-249. Le quatrième 
volume de sa Bibliothèque historique de la jeunesse contient également un chapitre sur Nicolas Flamel. 
43 Jules Janin, « La cent millième et une et dernière – Nouvelle nouvelle », Revue de Paris, 4 (1833), p. 16-
32, ici p. 28-32. 
44 P. L. Jacob [Paul Lacroix], La Danse macabre, Histoire fantastique du quinzième siècle, Paris, Eugène 
Renduel, 1832, p. 3, 31, 65, 68, et p. 90. 
45 Paul Lacroix, « Histoire des monumens de Paris – La maison de Nicolas Flamel et la Sainte Chapelle », 
Musée des familles (1839-1840), p. 225-228. 
46 Paul Lacroix (dir.), Le Moyen Âge et la Renaissance, Paris, Plon, 1848, t. I, chap. « JUIFS », pl. I, fol. 
VIIr-VIIv. La source en est Paris, Bibliothèque de l’Arsenal, ms. 3047 (XVIIe siècle), pl. 4. 



9 
QUEL ALCHIMISTE POUR LES ÉCRIVAINS ROMANTIQUES FRANÇAIS ?

Innocents47. Si le nom de Nicolas Flamel revient tant de fois sous la plume des écrivains 
français de la première moitié du XIXe siècle, il semble bien que ce soit en grande partie 
le fait des travaux menés par Paul Lacroix, alias le Bibliophile Jacob.  

 
Conclusion 

 
Ce que nous pouvons conclure de la présence de Nicolas Flamel dans tous ces écrits, 

c’est que la figure de l’alchimiste, au cours de la période romantique, se mua en un 
véritable topos de la littérature française. Pour quelques auteurs, tel Hugo, l’alchimiste 
incarne en effet à lui tout seul une bonne part de la science occulte médiévale, laquelle 
continuait fort d’intéresser nombre d’érudits, et ce malgré (ou grâce à ?) sa condamnation 
par la science moderne triomphante. En revanche, l’identification de ce personnage avec 
la figure de l’écrivain public bien connu s’avère surtout le fait des milieux littéraires 
parisiens, auxquels appartenait et participait activement Paul Lacroix. Ce dernier apparaît 
comme l’artisan principal de la diffusion de la légende flamelienne, ayant été parmi les 
premiers à s’emparer du récit biographique de l’alchimiste pour le remettre au goût du 
jour. Il fut en cela suivi par nombre de ses contemporains ; nous aurions également pu 
citer dans cette communication les noms de l’écrivain Alphonse Esquiros (1812-1876), 
qui se targua d’un long article sur Flamel dans La France littéraire (1836)48, de l’historien 
Auguste Vallet de Viriville (1815-1868), qui tenta de synthétiser les connaissances 
historiques accumulées sur lui49, ou encore du vulgarisateur Louis Figuier, auteur de 
L’Alchimie et les alchimistes (1854)50. Mais au-delà de cette création romanesque, 
Lacroix semble avoir sincèrement cru à ce mythe alchimique ; il fait ainsi habiter son 
alter ego de papier, le Bibliophile Jacob, dans une vieille maison ornée de sculptures en 
bois qui devaient selon lui « se rapporter à la science hermétique51 », un peu à la manière 
dont certains curieux voulaient déceler, dans les bas-reliefs du cimetière des Innocents, 
des explications secrètes et cachées. En outre, l’inventaire de la bibliothèque de Lacroix 
nous prouve que s’y côtoyaient tant des recueils d’alchimie que des études, voire des 
romans, dont les auteurs mentionnaient en bonne place Nicolas Flamel et ses comparses 
(ainsi des livres de Naudé, Du Fail, Béroalde de Verville, Pernety…). De plus, cet intérêt 
n’était pas que textuel : dans sa notice relative à un vieil ouvrage du début du XVIIe siècle, 
Les Fanfares et courvees abbadesques des Roule-Bontemps (1613), P. L. Jacob 
prétendait déceler des similitudes entre les gravures dudit livre et les figures du charnier 
parisien52… La quête ésotérique de Paul Lacroix trouva toutefois son apogée dans la 
rédaction des Curiosités des sciences occultes (1862), au sein desquelles Flamel et 
l’alchimie tiennent bien évidemment une place de choix. En définitive, si Flamel n’avait 
pas réussi, de son vivant, à transmuter les métaux en or ou à acquérir l’élixir de longue 
vie, il réussit, du moins, à revivre dans l’imaginaire de Lacroix et de ses successeurs, ainsi 
qu’à obtenir, grâce à lui, une renommée posthume et romanesque qui dure encore jusqu’à 
nos jours. 

 
47 Paul Lacroix (dir.), Le Moyen Âge et la Renaissance, Paris, Plon, 1848, t. I, chap. « CHIMIE, 
ALCHIMIE », fol. Xv-XIr. Pour un aperçu de leurs échanges, voir notamment Paris, Bibliothèque de 
l’Arsenal, ms. 9665 (1) (lettre datée du 9 février 1849). 
48 Alphonse Esquiros, « Nicolas Flamel », La France littéraire, XXIII (1836), p. 231-249. 
49 Auguste Vallet de Virville, « Quelques recherches sur Nicolas Flamel », La Revue universelle, V (1837), 
p. 212-226 ; Auguste Vallet de Virville, « Des ouvrages alchimiques attribués à Nicolas Flamel », dans 
Mémoires de la société impériale des antiquaires de France, Paris, Dumoulin, 1857, t. III, p. 172-197. 
50 Louis Figuier, L’Alchimie et les alchimistes, Paris, Victor Lecou, 1854, en particulier p. 169-197. 
51 P. L. Jacob [Paul Lacroix], Soirées de Walter Scott à Paris, Paris, Eugène Renduel, 1829, p. 13. 
52 P. L. Jacob [Paul Lacroix], Catalogue de la bibliothèque dramatique de M. de Soleinne, Paris, 
Administration de l’Alliance des Arts, 1843, t. I, p. 200. 


	Quel alchimiste pour les écrivains romantiques français ? Le cas Nicolas Flamel
	Introduction
	Un personnage pittoresque
	Une réécriture romantique
	Une source d’inspiration
	Conclusion

