Les transmutations romanesques de Walter Scott : I’alchimie entre
croyances anciennes et jugements modernes

Fiona MCINTOSH-VARJABEDIAN
Université de Lille
ULR ALITHILA

Formé & I’universit¢ d’Edimbourg pendant les années 1783, marqué par
I’historiographie de William Robertson et par la théorie stadiale d’Adam Ferguson,
grandes figures des Lumieres écossaises, Walter Scott n’a pas seulement cherché a
apporter des touches de couleur locale pour donner I’illusion du passé, comme on le pense
souvent, il a voulu transcrire plus profondément les changements de mentalités. La
confrontation et le contraste entre une certaine modernité qui s’installe et des poches de
résistances plus archaiques ont été érigés comme principes esthétiques des Waverley
(1814) ou la défaite de Bonnie Prince Charlie marque la fin annoncée des clans et du
mode de vie des Highlanders. Le roman suivant, Guy Mannering or the Astrologer
(1815), dont I’action se situe entre 1760 et 1780, suit un schéma analogue, moins en
raison du personnage éponyme qui s’amuse au début du roman de calculer le théme astral
du nouveau-né qu’en raison du déclin de la famille noble des Bertram et des conséquences
que cela a eu sur une autre population appelée a connaitre les effets pervers de la
modernité, les Gitans. Si 1’astrologie de 1’étudiant d’Oxford s’oppose brievement a la
voyance et la divination de Meg Merrilies, la gitane, I’atmosphére de surnaturel, les
superstitions sont traitées avec une distance d’autant plus amusée que Guy Mannering,
I’astrologue d’un jour au fond, n’y croit pas lui-méme. Ces résidus de croyances peuvent
devenir distrayants parce que précisément, pas plus I’auteur que le lectorat n’y accordent
crédit. IIs revétent une valeur emblématique dans cette confrontation de I’archaisme et de
la modernité parce qu’ils cristallisent les changements de mentalité qui ont eu lieu a une
époque relativement récente en Ecosse, si on se place du point de vue de ’auteur. C’est
donc avec un mélange de nostalgie et de supériorité culturelle que le romancier aborde
ces temps révolus ou le monde n’est pas encore complétement désenchanté, mais est en
passe de le devenir. La culture populaire s’inscrit ainsi dans une démarche qui avait été
cette des premicres publications poétiques de Scott puisque comme d’autres antiquaires
de son temps, Scott recueille les ballades et les traditions orales empreintes de
superstitions et de 1égendes avant qu’elles ne disparaissent tout a fait.

Les romans médiévaux comme /[vanhoe (1819) ou ceux qui ont pour cadre la
Renaissance comme Kenilworth (1821) changent quelque peu la donne et c’est dans ce
cadre que nous allons examiner la figure de I’alchimiste-astrologue, puisque les deux
fonctions sont liées pour Scott. En effet, il y a dans ces romans une rupture plus grande
avec le passé qui modifie les relations avec le lecteur et son réle. Scott ne renvoie plus a
la mémoire des hommes que le lecteur peut connaitre directement ou indirectement, mais
s’appuie davantage sur une mati¢re livresque assez disparate. Il en résulte que ces
représentations sont exemptes de la nostalgie qu’on trouve dans les romans fondés sur

Littérature et occulture, programme de recherche publié par Catherine Douzou, Frank Greiner et Sylvain
Ledda.

(¢) Publications numériques du CEREdI, « Actes de colloques et journées d’étude (ISSN 1775-4054) »,
n° 29, 2023-2025.



Fiona MCINTOSH-VARJABEDIAN

une histoire récente et une mémoire collective. Pour Kenilworth, on peut noter la piece
de I’Alchimiste (1610, 1612) de Ben Jonson, ainsi que des références a Shakespeare ou a
Webster : il s’agit pour I’auteur a la fois de s’imbiber d’une langue afin de donner corps
et voix aux personnages et de jouer avec les références. A coté de cette matiére théatrale,
un écrit qui a alimenté la 1égende noire de Robert Dudley, comte de Leicester, Leicester’s
Commonwealth (1584)" a fourni une partie de la trame de Kenilworth, a savoir que
Dudley aurait fait tuer Amy Robsart, son épouse devenue génante. Il s’est aussi appuye,
entre autres, pour sa connaissance de la cour élisabéthaine sur un ouvrage qu’il avait lui-
méme édité en 1808 : Memoirs of Robert Carey, Earl of Monmouth accompagné des
Fragmenta Regalia par Robert Naunton?. Enfin pour I’histoire locale du Berkshire, il
s’est servi du Magnum Britannia de Daniel et Samuel Lysons (1813)°. Plus généralement,
pour ses Letters on Demonology and Witchcraft (1830) qui résument les positions de
Scott face au surnaturel, aux pratiques magiques, parmi lesquels il compte 1a encore
I’astrologie et I’alchimie, il a fait appel a un autre type de sources les compilations de cas
judiciaires, puisqu’il s’est appuy¢ sur les travaux de son ami Robert Pitcairn avant que
ceux-ci ne soient publiés sous le titre d’Ancient criminal trials in Scotland (1833). 11
renvoie enfin a Reginald Scot, The Discoverie of Witchcraft (1584) qui est aussi une de
ses sources dans Kenilworth. Ces lettres dont 1’érudition est dans la méme veine que les
articles que Scott a pu rédiger pour I’Encyclopaedia Britinnica et que les notes qu’il a
ajoutées a ses romans pour le Magnum Opus, posent le probléme de la persécution de la
sorcellerie, particuliérement brutale et tardive en Ecosse. Comment un homme des
Lumiceres peut-il considérer des proces et des exécutions pour des crimes qui n’existaient
pas : telle est I’aporie a laquelle Scott est confronté et qui sous-tend les jugements qu’il
ne manque pas de porter sur les prétendus pouvoirs occultes dans ses romans. Dans ce
cadre intellectuel, quel peut étre le statut de ces pratiques et de ceux qui s’y adonnent dans
la représentation romanesque ? Une telle interrogation touche non seulement a la manicre
dont il convient de les lire les faits et les ¢léments de I’intrigue mais également a la
maniere dont Scott ¢labore la matiére romanesque elle-méme.

Nous partirons des différentes représentations de 1’alchimiste comme un imposteur,
avant de voir comment I’auteur multiplie les points de vue, dessine des jeux de miroirs et
d’énigmes afin de dessiner une gradation dans la supercherie et les crimes. Nous
montrerons comment les jugements négatifs de 1’auteur le conduisent a confondre des
pratiques différentes et s’appuient sur des convictions religieuses et philosophiques qui,
sans accorder crédit aux pratiques occultes, aboutissent a leur condamnation morale.
Enfin, nous mettrons en avant un des paradoxes de la démarche scottienne, puisque le
romancier est lui-méme vu comme un comme nécromancien et/ou comme un sorcier
(wizard) alchimiste conscient des dangers et des défis de son art.

I. Walter Scott suit I’opinion de son temps, au sein des intellectuels des Lumicres
écossaises, telle qu’elle peut se refléter aussi bien dans la 5° édition de I’ Encyclopaedia
Britannica® antérieure a la premicére édition de Kenilworth, ou dans 1’édition de 1830 de
I’ Edinburgh Encyclopaedia, qui précede cette fois la réédition dite du Magnum Opus avec

! Walter Scott, Kenilworth, a Romance [1821], éd. J. H. Alexander, Edinburgh Edition of the Waverley
Novels, 1993, p. 475.

2 Ibid., p. 474.

3 Ibid.

* Encyclopaedia Britannica, Fifth edition — Encyclopaedia Britannica, or, a Dictionary of arts, sciences,
and miscellaneous literature: enlarged and improved. lllustrated with nearly six hundred engravings,
Edinburgh, Encyclopedia Press, Archibald Constable, 1815, Volumel, A-AME p.570,
https://digital.nls.uk/encyclopaedia-britannica/archive/193139967#?¢c=0&m=0&s=0&cv=613 &xywh=-
1929%2C-477%2C6951%2C5152, page consultée le 23 octobre 2025.



https://digital.nls.uk/encyclopaedia-britannica/archive/193139967#?c=0&m=0&s=0&cv=613&xywh=-1929%2C-477%2C6951%2C5152
https://digital.nls.uk/encyclopaedia-britannica/archive/193139967#?c=0&m=0&s=0&cv=613&xywh=-1929%2C-477%2C6951%2C5152

LES TRANSMUTATIONS ROMANESQUES DE WALTER SCOTT

une introduction et des notes supplémentaires de I’auteur. Les deux mettent I’accent, en
effet, sur les fausses ambitions de I’alchimie et les illusions (delusion) de ceux qui s’y
livraient :

an occult science, which pretended, by means of a sublimer chemistry, to teach modes of forming
the philosopher’s stone, the universal medicine, and the universal solvent; and of producing the
precious metals and gems from common and cheap materials>.

Dans la pensée de Scott, I’alchimiste déploie une activité variée qui combine les
activités alchimiques a proprement parler (la pierre philosophale, la panacée, I’ Alkaest
ou solvant universel) avec des talents d’empoisonneur, ainsi que les pratiques ésotériques
de I’astrologue, ce qui se justifie par la volonté de I’alchimiste de dévoiler les arcanes de
la nature et d’intervenir sur sa bonne marche. Du fait de ce brouillage, Scott ne reprend
guére I’image du sage au mode de vie exemplaire que les alchimistes mettaient en avant
et reprend plutot la vision des détracteurs de cet art® en illustrant, a des degrés divers, au
travers de deux personnages Alasco et Wayward, les supercheries qu’implique leur
activité.

Le premier joue un réle occulte mais essentiel puisqu’il est placé tapi dans I’ombre,
prét a tisser sa toile mortelle, se servant de la cupidité et des ambitions personnelles de
Dudley ainsi que de la crédulité de tous ceux qui croient en son art. Kenilworth avec
Demitrius Alasco, aussi nommé Demitrius Dobooble ou Doboobius, introduit la figure
maléfique de I’alchimiste-astrologue qui conseille les grands, comme Marius Galeotti le
fait avec Louis XI dans Quentin Durward (1823), ou René Bianchi dans la Reine Margot
d’Alexandre Dumas, qui a également la fonction d’éliminer les géneurs politiques. Pour
sa fonction d’empoisonneur de 1I’ombre, Scott s’inspire du Docteur Julio évoqué dans le
Leicester’s Commonwealth’ un pamphlet catholique qui s’attaquait & Dudley® et qui a
contribué a forger sa 1égende noire. Le personnage apparait également dans la picce le
White Devil (1612) de John Webster’. C’est a cette sinistre figure qu’est attribué
I’empoisonnement de tous ceux qui viennent en travers du chemin de Dudley vers le
pouvoir, en I'occurrence Sussex. C’est dans ce climat de complots qu’est préparé
I’irréparable, a savoir la mort d’Amy Robsart. Méme si I’hypothése du meurtre n’est pas
retenue aujourd’hui, Scott lui apporte une certaine assise historique qui apporte du crédit
au role d’Alasco lui-méme.

Curieusement cette figure mi-romanesque, mi-historique, est dédoublée par
Wayland Smith, ancien disciple ou serviteur de Doboobius qui contrecarre a deux reprises
les tentatives d’empoisonnement du premier. Cette fois, la référence est a la fois littéraire
et folklorique. En effet, Jerome Mitchell souligne I’inspiration trés probablement

5 The Edinburgh Encyclopaedia, ed. David Brewster, Blackwood, 1830, A-Anatomy, vol. 1, p. 388-391.
Ici p. 388 : https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=chi.17197201&seq=7, page consultée le 23 octobre 2025.
Je traduis : « une science occulte qui prétendait, au moyen d’une chimie de nature plus sublime, enseigner
les moyens pour former la pierre philosophale, le médicament universel et le solvant universel, ainsi que
pour produire les métaux précieux et les pierres précieuses a partir de matériaux communs et bon marché. »
¢ Jean-Marc Mandosio, « L’alchimie dans les classifications des sciences et des arts a la Renaissance »,
dans Alchimie et philosophie a la Renaissance, édité par Jean-Claude Margolin et Sylvain Matton, Paris,
Vrin, 1993, § 6 et 64-65

7 Leicester’s commonwealth. The Copy of a letter written by a master of art of Cambridge (1584) and
related documents, Athens, Ohio, Ohio University Press, 1985, p. 82 : « Neither must you marvel though
all these died in divers manners of outward diseases, for this is the excellency of the Italian art, for which
this surgeon and Dr. Julio were entertained so carefully, who can make a man die in what manner or show
of sickness you will. » https://archive.org/details/leicesterscommon0000unse, page consultée le 23 octobre
2025.

8 Voir notamment éd. Alexander, op. cit., p. 473.

® Voir Jonathan Pollock, « Les plaisirs de la cruauté chez Tourneur et Webster », Enfers et délices a la
Renaissance, édité par Franck Lessay et Frangois Laroque, Presses Sorbonne Nouvelle, 2003, § 17.



https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=chi.17197201&seq=7
https://archive.org/details/leicesterscommon0000unse

Fiona MCINTOSH-VARJABEDIAN

chaucerienne : Wayland ressemble a I’assistant du Chanoine dans les Contes de
Canterbury, les deux dénongant les supercheries alchimiques de leur maitre!®. Au
chapitre X, le personnage se sert é¢galement de légendes locales qui ont authentiquement
existé'! pour se faire passer pour un mystérieux maréchal-ferrant invisible. A la fois
I’invisibilité supposée et 1’activité elle-méme, celle de forger et de travailler les métaux
par le feu, ont partie liée avec certains aspects de 1’alchimie. Il est, d’ailleurs, évoqué au
chapitre précédent par le maitre d’école Erasmus Holiday comme un forgeron hors-pair.
Le patronyme de smith est particulierement appropri¢ ainsi que le prénom de Wayland,
qui est aussi un forgeron germanique légendaire!?. Le personnage est capable de soigner
les chevaux et les naifs lui prétent des pouvoirs magiques, voire pour certains diaboliques,
si I’on en croit la veille femme qui assiste a la scéne (« It is a mere sending of a sinful
soul to the evil un, » said the old woman, « the sending a living creature to Wayland
Smith' »). Quant a lui, le maitre d’école le considére comme « mere saltim banqui and
charlatani'® »).

II. Par ces jeux de points de vue ou le narrateur rapporte a la fois un jugement crédule
et un jugement sceptique sur les mémes pratiques, et ainsi que par un faisceau
d’informations indirectes, I’enjeu est de savoir, pour Doboobius et pour Wayland, quel
crédit il convient d’accorder a ces personnages, avant méme que le second ne serve en
quelque sorte d’adjuvant positif a Tressalian dans sa quéte, ou que le premier ne réalise
ses basses ceuvres aupres de Dudley. Le dispositif qui, on le verra, est complété par un
troisieme personnage Sludge, crée des effets de miroirs et de contrepoints plus
intéressants que le seraient les simples fonctions d’adjuvants et d’opposants greimassiens.
En effet, ils sont aussi comme autant de principes qui tantot s’opposent tantdt s’allient et
c’est aussi par des regards extérieurs qu’on percoit ces effets. Ainsi, le méme maitre
d’école Erasmus Holiday, qui avait introduit Wayland, brosse également un portrait de
sorcier de Doboobius, le prédécesseur sur le site (« a white witch — a cunning man' »
comme rosi-crucien et mage auto-proclamé, mélant pratiques alchimiques comme la
recherche de la panacée et des pratiques prétendument magiques comme 1’utilisation de
la passoire et du tamis a des fins de divinatoires, ou coscinomancie :

I will not say that this same Demitrius Doboobius, for so he wrote himself when in foreign parts,
was an actual conjuror, but certain it is, that he professed to be a brother of the mystical Order of
the Rosy Cross, a disciple of Geber (ex nomine cujus venit verbum vernaculum, gibberish.) He
cured wounds by salving the weapon instead of the sore —told fortunes by palmistry— discovered
stolen goods by the sieve and shears —gathered the right maddow'® and the male fern seed, through

10 Jerome Mitchell, Scott, Chaucer, and Medieval Romances: A Study in Sir Walter Scott’s Indebtness to
the Literature of the Medieval Ages, Lexington, Kentucky, 1987, p. 147.

11 existe un lieu appelé Wayland Smithy, voir Walter Scott, Kenilworth, op. cit., note de I’éditeur 96 19-
27,97.17, p. 497. 1l s’agit d’un forgeron invisible qui replace le fer a cheval perdu dés lors que le voyageur
laisse le cheval au lieu-dit sur le bord de la route avec de I’argent. L’épisode suit ce schéma.

12 Article « Wayland », dans Merriam-Webster.com, Dictionary, Merriam-Webster, https:/www.merriam-
webster.com/dictionary/Wayland, page consultée le 23 octobre 2025.

3 Kenilworth, op.cit., p.87. Trad. Auguste-Jean-Baptiste Defauconpret, Paris, Phébus, 2009,
p. 127 : « Vraiment, dit la vieille femme, c’est envoyer une ame pécheresse a Satan, que d’envoyer une
créature vivante a Wayland le maréchal ! »

4 Ibid., p. 90. Trad. Defauconpret, op. cit., p. 132 : « que des saltimbanques et des charlatans ».

15 Ibid., p. 89. Trad. Defauconpret, op. cit., p. 131: « Car ¢’était un homme rusé et qui pratiquait ce que le
vulgaire appelle la magie blanche. »

16 Sorte de fougére.



https://www.merriam-webster.com/dictionary/Wayland
https://www.merriam-webster.com/dictionary/Wayland

LES TRANSMUTATIONS ROMANESQUES DE WALTER SCOTT

use of which men walk invisible— pretended some advances towards the panacea, or universal
elixir, and affected to convert good lead into sorry silver!’.

La fausse étymologie Gibberish (« Charabia, gabeur » dans la traduction Defauconpret)'®
qui est associée a la figure emblématique de Jabir ibn Hayyan ou Geber savant alchimiste
et astrologue!® donne le ton : toutes les pratiques de Doboobius sont assimilées a des
impostures de nature cens€ément magique, dont certaines, comme « the sieve and shears »
ont été soufflées a Scott par 1’auteur du XVI° siécle Reginald Scot?® qui lui-méme ne
croyait pas en la sorcellerie. Ce ne sont pas les seules facéties que I’auteur déploie : les
premiers noms de ’alchimiste renvoient trés probablement a booby (Doboobius), nigaud
ou a bauble (Dobooble) qui peut renvoyer au sceptre du fou. Mais c’est moins
’astrologue qui est le nigaud ou le fou crédule, méme si son prénom indique qu’il est
I’adepte de Demeter, que ceux qu’il parvient a convaincre de ses prétendus pouvoirs.

Wayland est, quant a lui, montré comme s’il reprenait dans un premier temps la
boutique de son maitre, ses supercheries et, de ce fait, le vocabulaire qui lui permet
d’impressionner les crédules. Le savoir alchimique est ramené cette fois a des mots et a
un jeu d’acteur (threatening tone) :

The smith, however, turning to Tressilian, exclaimed in a threatening tone, “Who questions the

Keeper of the Crystal Castle of the Light, the Lord of the Green Lion, the Rider of the Red Dragon?

Hence! —avoid thee, ere I summon Talpack with his fiery lance, to quell, to crush and consume®'.”

Le nom de Wayland peut aussi évoquer wayward avec la racine way et renvoyer a une
certaine imprévisibilité et a un esprit rebelle ou encore au déplacement, ce qui en fait un
personnage multiforme. Est-ce pour cela qu’il se présente comme le gardien du lion vert
(green lion), qui, en alchimie est associé¢ au pouvoir de transmutation et au mercure
philosophique ? Il est également le chevaucheur de dragon. Or le dragon rouge peut étre
interprété comme une figure satanique comme le fait J. H. Alexander, mais également
avec le dragon qui mange sa propre queue, comme celui qui domine une « image de la
Nature non délivrée ou de la Materia encore informe?? ». Consume, significativement le
troisieme terme de 1’énumération (quell, « étouffer, réprimer » ; crush, « écraser »),
confirme les jeux alchimiques et rappelle la force transformatrice du feu. Le palais de
cristal qu’on trouve aussi dans les contes de fées — on pense a Madame d’Aulnoy — « a
pour fonction de révéler, de dévoiler le monde en repoussant les limites naturelles de I’ceil

17 Kenilworth, op. cit., p.90. Trad. Defauconpret, op. cit., p. 131 : «[...] je ne vous dis pas que ce
Démétrius, car ¢’était le nom qu’il se donnait en pays étranger, flit précisément un magicien ; mais il est
certain qu’il se disait initi¢ a I’ordre mystique des rose-croix, un disciple de Geber, ex nomine cujus venit
verbum vernaculum gabeur. Il guérissait les blessures en mettant son onguent sur I’instrument qui les avait
faites, disait la bonne fortune par le moyen de la chiromancie ; n’avait besoin que d’un crible pour découvrir
les choses volées ; savait recueillir la graine de fougére male qui rend invisible ; prétendait étre sur le point
de trouver la panacée ou élixir universel, et savait convertit le plomb en mauvais argent. »

18 Ibid., voir note 90.8, p. 496.

19 Pour le caractére emblématique du nom, voir Titus Burckhardt, Alchimie, Sa signification et son image
du monde, Milan, Arche, 1979, p. 19 : « Sans est-ce parce que le nom de Jabir était devenu comme la
garantie de la vraie tradition alchimique que I’auteur de la Summa Perfectionis, Italien ou Catalan du
treiziéme siécle, en prit aussi le nom sous sa forme latinisée de Geber. » Voir également Jacques van
Lennep, Alchimie, Contribution a I’histoire de [’art alchimique, 2° éd. rev. et aug., Gand, Crédit Communal
de Belgique, Dervy-Livres, 1985, p. 14.

20 Kenilworth, op. cit., trad. Defauconpret, op. cit., voir note 90.10-12, p. 496.

2L Ibid., p. 99, trad. Defauconpret, op. cit., p. 142 : « Le maréchal, se tournant vers Tressalian, lui répondit
d’un air menagant : / — Qui ose questionner le gardien du chateau de cristal de la Lumiére, le seigneur du
Lion vert, le maitre du Dragon rouge ? Retire-toi, éloigne-toi avant que j’évoque Talpack avec sa lance de
feu pour t’écraser et t’anéantir. »

22 Voir Titus Burckhardt, op. cit., 1égende de la planche IV, La Fleur des Sages.



Fiona MCINTOSH-VARJABEDIAN

humain?® », mais peut aussi renvoyer a 1’alambic®*. Enfin Talpack qu’Alexander n’a pas
identifié peut faire penser a une figure guerricre orientale dans la mesure ou le terme
désigne en francais la coiffure portée par les Janissaires et par les peuples non musulmans
de I’Empire Ottoman?®. Sa lance peut renvoyer au « [t]erme de science Hermétique, qui
signifie le feu dont les Artistes se servent pour I’ouvrage de la pierre des sages®® ». Ce
mélange humoristique d’allusions est immédiatement qualifi¢ par le héros Tressalian,
censé protéger Amy Robsart, de gipsy cant («jargon de gitan »). Tressalian utilise
¢galement le verbe fo cozen (« duper ») dont on verra plus bas toute 1’importance
intertextuelle. Mais Wayland n’est guere dupe de ses propres performances et renonce a
berner son interlocuteur assez vite et reprend son ancienne profession d’acteur — nous y
reviendrons.

Dans ces jeux de miroirs et d’énigmes avec le lecteur, on peut, a cotés de ces deux
figures de I’alchimiste, compter un troisiéme personnage a la double nature
particulierement intéressante : Dick Sludge, surnommé Flibbertigibbet en référence
notamment au roi Lear. Sludge par son nom évoque la boue, la mati¢re premiére humide,
tandis que Flibbertigibbet évoque une personne légére, aérienne méme?’, avec certains
traits liés a une espiégleric maligne digne d’un Puck, propres a Scott®®. 1l n’a pas
exactement les mémes caractéristiques alchimiques que les précédents, mais il joue un
role de disciple / serviteur complice aupres du forgeron, comparable a celui que Wayland
avait lui-méme occupé¢ avec Alasco. Enfin il fait exploser ’ancien antre d’Alasco que
celui-ci avait piégé pour tuer Wayland et enterrer ses secrets avec lui. Ce triplement a
visiblement perturbé Victor Hugo quand il a donné une version théatrale de Kenilworth
dans la picce Amy Robsart, a tel point qu’il a simplifié¢ le dispositif et éliminé le
personnage de Wayland et a confié¢ une partie de sa fonction d’adjuvant a Flibbertigibbet
lui-méme.

23 Anne Defrance, « La réfraction des sciences dans le conte de fées », Féeries, n° 6, 2009, p. 67. DOI :
https://doi.org/10.4000/feeries.701, page consultée le 23 octobre 2025.

24 Voir Eugenius Philalethes, L entrée ouverte au Palais clos du Roy, manuscrit, 1645. Traduit en latin
Introitus apertus ad occlusum regis palatium, autore anonymo Philaletha philosopho, in gratiam artis
chymicae filiorum, J. Janssonium, Waesberge, 1667, https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k746977, page
consultée le 23 octobre 2025. L’ceuvre de George Starkey (de son vrai nom) a aussi été traduite en francais
et en anglais Secrets reveal’d: or, an open entrance to the shut-palace of the King, containing the greatest
treasure in chymistry never yet so plainly discovered, 1669. Je remercie ici Frank Greiner pour les
suggestions précieuses qu’il m’a apportées.

% Voir en ligne : https://www.cnrtl.fr/definition/talpack, page consultée le 23 octobre 2025.

26 Dom Antoine-Joseph Pernety, Dictionnaire mytho-hermétique, dans lequel on trouve les allégories
fabuleuses des poétes, les métaphores, les énigmes et les termes barbares des philosophes hermétiques
expliqués, Paris, Bauche, 1758, p. 236, http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb124519168, page consultée le
23 octobre 2025.

27 Kenilworth, op. cit., p.245: « cutting a gambol in the air, which seemed to vindicate his title to
relationship with the prince of that element. » Trad. Defauconpret, p. 329 : «en faisant en ’air une
gambade qui justifiait ses prétentions a la parenté du prince de cet élément ».

8 Article « Flibbertigibbet » dans Merriam-Webster.com  Dictionary, https://www.merriam-
webster.com/dictionary/flibbertigibbet, page consultée le 23 octobre 2025 : « Flibbertigibbet is one of many
incarnations of the Middle English word flepergebet, meaning “gossip” or “chatterer” (others include
flybbergybe, flibber de’ Jibb, and flipperty-gibbet). It is a word of onomatopoeic origin, created from
sounds that were intended to represent meaningless chatter. William Shakespeare apparently saw a devilish
aspect to a gossipy chatterer; he used flibbertigibbet in King Lear as the name of a devil. This use never
caught on, but the devilish connotation of the word reappeared over 200 years later when Sir Walter Scott
used Flibbertigibbet as the nickname of an impish urchin in the novel Kenilworth. The impish meaning
derived from Scott’s character was short-lived and was laid to rest by the 19th-century’s end, leaving us
with only the “silly flighty person” meaning. »



https://doi.org/10.4000/feeries.701
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k746977
https://www.cnrtl.fr/definition/talpack
http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb124519168
https://www.merriam-webster.com/dictionary/flibbertigibbet
https://www.merriam-webster.com/dictionary/flibbertigibbet

LES TRANSMUTATIONS ROMANESQUES DE WALTER SCOTT

Ce triplement, pour surprenant qu’il soit, doit étre Iu a la lumicre de la piece de
L’Alchimiste que Scott cite en exergue au début du livre II?°. La piéce, en effet, offre
comme un commentaire intertextuel a I’activité pseudo-alchimique qui se déploie dans le
roman. Dans cette picce de Ben Jonson, on a trois personnages qui renvoient aux trois
principes hypostatiques alchimiques®® du soufre, du mercure et du sodium?!' qui se sont
ligués pour mieux tromper les dupes qui feraient appel a eux, a savoir Subtle, ’alchimiste,
Dol, une actrice et prostituée et enfin le serviteur Face® qui veut également tirer profit
des agissements de son maitre. L’allusion rend topique le réle du serviteur et 1’associe,
comme dans la piéce, avec 1’homunculus®®, comme le montrent également la boue de
Sludge et les menaces que Varney, I’alter ego maléfique de Dudley, adresse a Alasco :

Why, heark thee, we will have thee down to an old house of mine, where thou shalt live with a hob-
nailed slave, whom thy alchemy may convert into ducats, for to such conversion alone is they art
serviceable™,

La citation de 1’exergue, quant a elle, reprend les paroles que Subtle adresse a son
apothicaire, ce qui convient a la situation de I’intrigue, puisque Wayland s’entretient, dans
ce chapitre, avec un apothicaire juif pour obtenir les produits dont il a besoin pour son
antidote. Il emploie des termes qui renvoient a la cabale et a I’alchimie, dont « Schah-
majm, ou cieux ; ou Alchahest Elixir, ou dissolvant universel selon les Alchimistes, ou
encore Samech, 15¢lettre hébraique qui signifie soutien, pilier®®», renforcant les
paralleles. D’autres liens avec la piece sont d’ailleurs également possibles dans le
vocabulaire, puisque Jonson fait également référence au « sieve and shears » qui ont été
évoqués plus haut®. Les accusations que lance Tressalian & Wayland « Peace, thou vile
cozener, with thy gipsy cant’’ » ressemblent aux échanges d’injures dans la premiére
sceéne de L’ ’Alchimiste ou Face met sur le méme plan, pour définir les pratiques de Subtle,
« conjuring » et « coz’ning>® ». La piéce permet ainsi de faire écho au scepticisme que
Scott développe dans Kenilworth au travers de la figure du maitre d’école, de Tressalian,
le fiancé injustement rejeté par Amy Robsart qui cherche encore a la sauver, de Wayward
et Flibbertigibbet mémes qui reconnaissent la tromperie et savent, de ce fait, s’en écarter

2 Kenilworth, op. cit. p. 125 : « Ay, I know you have arsenic, / Vitriol, sal-tartre, argaile, alkaly, / Cinoper:
1 know all. This fellow, Captain, / Will come in time to be a great distiller, / And give a say (I will not say
directly, / But very near) at the philosopher’s stone. » Trad. Defauconpret, op. cit., p. 175 : « Je sais que
vous avez cinabre et vitriol, / Alcali, sel de tartre, arsenic, alcool. / Ce drble est, sur mon ame, un habile
alchimiste ; / Et ce n’est pas a tort que I’on I’appelle un artiste. / Il ira loin. Peut-étre un jour il parviendra /
Jusqu’au grand ceuvre, au moins il en approchera. »

30 Voir Jean-Marc Mandioso, « L’alchimie dans les classifications des sciences et des arts a la
Renaissance » dans Alchimie et philosophie a la Renaissance, édité par Jean-Claude Margolin et Sylvain
Matton, Vrin, 1993, § 72-73, https://doi.org/10.4000/books.vrin.21613, page consultée le 23 octobre 2025.
31 Justin Kolb, « Creatures of art: Character as dramatic homunculus in Ben Jonson’s “The Alchemist” »,
Poetica, 2012, vol. 44, n* 1/2, 2012, p. 113-114.

32 Ibid.

33 Cette allusion alchimique est renforcée dans le méme chapitre par une citation a la Tempéte de
Shakespeare et a Caliban.

3% Walter Scott, Kenilworth, op. cit., (vol. 2, 6; ou chap. 18, p. 189); trad. Defauconpret, op. cit., p. 257 :
« Ecoute, nous t’enverrons dans une vieille maison de campagne qui m’appartient ; tu y vivras avec un bon
rustre, et avec le secours de ton alchimie tu le changeras en ducats ; car c’est 13, je crois, tout ce que ta
science peut faire. »

35 Ibid., p. 130 pour ’allusion au Schah-majm. Voir note p. 502 pour I’explication.

3 Voir aussi Michael Flachmann, « Ben Jonson and the Alchemy of Satire », Studies in English Literature,
1500-1900, Spring, 1977, vol. 17, n° 2 : « Elizabethan and Jacobean Drama », p. 259.

37 Kenilworth, op. cit., p. 99. Trad. Defauconpret, op. cit., p. 143: « — Paix, vil fourbe ! dit Tressalian ;
crois-tu m’impressionner par un tel jargon ? »

38 The Alchemist a comedy acted in the year 1610 by the Kings Majesty’s Servants, London, H. Hills, p. 6.



https://doi.org/10.4000/books.vrin.21613

Fiona MCINTOSH-VARJABEDIAN

quand il convient. Wayland accepte, en effet, le marché de Tressalian, et se range, ce
qu’Alasco, en partie dupe de ses propres supercheries, est incapable de faire.

Tous ces jeux de miroirs et d’allusions intertextuelles servent donc le scepticisme de
Scott, la fantaisie dont il fait preuve compense le caractére didactique du message, tandis
que les allusions savantes permettent de dépasser le simple effet de couleur locale plutot
superficiel qu’on attribue, depuis Stendhal, fréquemment a 1’auteur.

Mais si D’approche sceptique domine, elle donne lieu également a des
questionnements, comme s’il y avait une limite a ne pas dépasser entre un sain principe
rationnel et une incrédulité totale. En effet, a cette liste de sceptiques qui dénonce
tromperies, il convient enfin d’ajouter, et ¢’est plus problématique, nous y reviendrons,
Varney I’incroyant sans foi ni loi, lui-méme :

1 believe thee to be so perfect, —so very perfect, in the cheating, that, having imposed upon all
mankind, thou hast at length, in some measure, imposed upon thyself; and without ceasing to dupe
others, hast become a species of dupe to thine imagination. [...] No one but thyself could have
gulled thee —and thou hast gulled the whole brotherhood of the Rosy Cross beside —none so deep
in the mystery as thou®.

La répétition des verbes qui renvoient a la tromperie (fo impose upon, to dupe, to gull)
suit chaque fois le méme schéma ou 1’auteur des mises en sceéne destinées a leurrer les
autres en vient a se leurrer lui-méme par autosuggestion et habitude. Enfin parmi les
sceptiques les moins recommandables, on peut ranger I’homme de main sans scrupule et
ivrogne Lambourne qui offre, lui-aussi, en contrepoint une analyse assez pertinente de la
folie de ces différentes pratiques (astrologie et alchimie) dans lesquelles Dudley et Alasco
sont impliqués :
“Pshaw, man!” replied Lambourne [...] “thou speak’st thou know’st not what about spirits. No
one knows exactly what to say about them [ ...]. Some men believe in one thing, some in another —
it is all matter of fancy. [...] There’s a great lord —we’ll pass his name Laurence —he believes in
the stars and moon, the planets and their courses, and so forth, and they twinkle exclusively for his
benefit [...] Then look ye, there is another —a very learned man, I promise you, and can vent Greek
and Hebrew as I can Thieves’ latin —he has a humour of sympathies and antipathies —of changing

lead into gold and the like —why via, let that pass too, and let him pay those in transmigrated coin,
who are fools enough to let it be current with them*®.” [ ...]

Tout dans ce discours qui parodie les expressions alchimiques (sympathies and
antipathies, transmigrated) se ramene a la cupidité et aux calculs intéressés.

Ces nombreux commentaires prouvent que I’auteur ne cherche pas a faire croire aux
fondements de ces pratiques, ne serait-ce que le temps de la fiction. Ils répondent a la
multiplication de figures impliquées dans 1’alchimie qu’elle soit populaire (Wayland,
Dobboobius) ou plus élitiste (Alasco), ce qui permet de faire comprendre les différentes
formes de culpabilité de chacun. La multiplication des noms pour les mémes personnages
est associée avec la capacité des individus de prendre de nouveaux roles : pour certains

39 Kenilworth, op. cit., p. 189. Trad. Defauconpret, op. cit., p. 257-258 : « Je te crois si avancé, si parfait
dans tous les mysteres de la fourberie, qu’aprés en avoir imposé a tout le genre humain tu t’en es a la fin
imposé a toi-méme ; et, sans cesser de duper les autres, tu es devenu en quelque sorte la dupe de ton
imagination. [...] Personne n’avait le pouvoir de te tromper que toi, et tu as su duper toute la confrérie de
la Rose-Croix. Personne n’est allé plus avant dans le grand mystere [...]. »

40 Ibid., p.280-281. Trad. Defauconpret, op. cit, p.371-372: « Bah! tu n’es qu’un nigaud, répondit
Lambourne [...] tu ne sais ce que tu dis ; personne ne les connait ces esprits, et ¢’est celui qui en parle le
moins qui dit le moins de sottises. Celui-ci croit une chose, celui-1a en croit une autre : visions ! balivernes !
[...]ll'y en aun surtout... un grand seigneur, sans le nommer ici, qui croit aux oracles, a la lune aux planétes
et a leurs cours. Il va méme jusqu’a penser qu’elles ne brillent que pour lui. [...] Il en est un autre, un
homme trés savant, je t’en réponds qui parle grec et hébreu comme je parle latin, eh bien ! il a un faible
pour les sympathies et les antipathies ; il veut changer le plomb en or. Laissons-le faire, laissons-le payer
de cette monnaie ceux qui sont assez fous pour s’en contenter. »



LES TRANSMUTATIONS ROMANESQUES DE WALTER SCOTT

cela signifie un endurcissement dans le crime, pour d’autres la faculté de se tourner vers
des activités moins coupables. Assurément, pour Scott, le destin ne peut étre révélé par
les étoiles pas plus qu’il ne peut y avoir de transmutation du plomb en or, ni de panacée,
mais s’il s’agit de pratiques imaginaires, les fautes et les crimes qu’elles engendrent sont,
elles, bien réelles. Ce double point de vue est essentiel pour comprendre a la fois le
fonctionnement de I’intrigue et tout le rapport que Scott entretient avec 1’occultisme.

III. Ainsi les supercheries qui ne mettent pas en danger autrui peuvent étre rachetées,
les crimes (I’empoisonnement) ou I’incitation au crime par de fausses prédictions, non. Il
est remarquable que dans un contexte ou le rite magonnique, notamment écossais, mais
aussi certaines fraternités allemandes de la fin du xviiI® siécle se trouvent en partie liées
avec les Rose-Croix*!, que 1’alchimie ne soit pas associée au motif de I’initiation, ni a la
mystique gnostique*? mais aux poisons et a I’astrologie, voire a la nécromancie, aux
crimes, dans le pire des cas et aux supercheries dans les exemples les plus favorables.
Mais I’approche unilatéralement sceptique que Scott adopte dans le roman et dans ses
lettres sur la démonologie est moins évidente qu’on ne pourrait le croire. En effet, Marie
Mulvey-Roberts** témoigne de la tradition encore vivante du roman inspiré par les
mouvements rosicruciens en Grande Bretagne, illustrée par des auteurs que Scott a
personnellement fréquentés ou commentés comme Lewis, Godwin, Shelley ou Maturin.
Ces romans qui mettent en scene la figure de I’errant immortel montrent qu’une
représentation moins défiante de I’univers et des références alchimiques était possible, ne
serait-ce que le temps de la fiction. Peut-&tre qu’apres I’échec de The Monastery (1820)
qui avait été imputé a la figure surnaturelle inspirée de 1’Ondine de Friedrich de la Motte
Fouqué, Scott a considéré que cette voie lui était fermée.

Mais Kenilworth, en mettant I’accent sur les fausses pratiques, ne s’intéresse pas non
plus aux vraies recherches scientifiques, certes mélées a des préoccupations mystiques,
menées par les alchimistes qui voulaient percer les secrets de la nature. Elles auraient pu
racheter en partie Alasco comme personnage. Ces recherches sont pourtant évoquées dans
la sixiéme lettre de démonologie et de sorcellerie avec les figures de Johannes Wierus,
éleve de Cornelius Agrippa*, qui est loué par Scott pour avoir su faire preuve de
scepticisme face aux accusations de magie et de sorcellerie, ou de Jan-Baptista Van
Helmont et de Paracelse* a qui il reconnait la volonté de comprendre la nature. Mais,
pour Scott, cette recherche s’est faite au sein d’une science encore imparfaite et mélée de
mysticisme et, de ce fait, elle est chargée d’erreurs et d’obscurités au regard de la science
de son propre temps :

41 https://scottishritenmj.org/blog/about-the-chapter-of-rose-croix, page consultée le 23 octobre 2025 ; voir
également Y.-M. Viton, Le Rite Ecossais Ancien et Accepté (REAA), préface Roger Dachez, Presses
Universitaires de France, 2012, p. 23-51 ou il est décrit le rite de perfection, dans lequel le 18° degré de
Chevalier Rose-Croix correspond a la 4°classe. Pour les fraternités allemandes rosicruciennes, voir
Christopher Mclntosh, The Rose Cross and the Age of Reason, Eighteenth-Century Rosicrucianism in
Central Europe and its Relationship to the Enlightenment, Leiden, Brill, 1992, p. 51-56.

42 Christopher MclIntosh évoque un nouvel intérét pour 1’ Alchimie autour des années 1770-1788, avec
notamment la publication de la Neue alchymistische Bibliotek en 1772-1774 pour maintenir une tradition
vivante de 1’alchimie (p. 53). Il met I’accent sur deux traditions magonniques en Allemagne dont une qui
mettait en avant une forme de chevalerie magonnique. On notera que cette tradition a inspiré, selon
Mclntosh, Goétz von Berlichingen [op. cit., p. 46] que Walter Scott a traduit en 1799.

3 Gothic Immortals: The Fiction of the Brotherhood of the Rosy Cross, Routledge Revivals, Routledge,
2016.

# Walter Scott, Letters on Demonology and Witchcraft [1830], with an introduction by Henry Morley,
London, Routledge and Sons, 3° edition, 1887, p. 154, https://archive.org/details/lettersondemono00scot,
page consultée le 23 octobre 2025.

4 Ibid., p. 158 sq.



https://scottishritenmj.org/blog/about-the-chapter-of-rose-croix
https://archive.org/details/lettersondemono00scot

10
Fiona MCINTOSH-VARJABEDIAN

It followed that, while the opposers of the ordinary theory might have struck the deepest blows at
the witch hypothesis by an appeal to common sense, they were themselves hampered by articles of
philosophical belief which they must have been sensible contained nearly as deep draughts upon
human credulity as were made by the Demonologists, against whose doctrine they protested*.

L’auteur se référe donc a un état imparfait de la connaissance, ce qui lui permet de mettre
en avant quelques figures respectables mais non de les valoriser comme source de savoir,
a la différence de Mary Shelley qui, selon Mulvey-Roberts, cherche davantage, a I’instar
de son pere, a conserver un équilibre entre magie et découverte scientifique, raison et
mysticisme*’, ce qui se voit d’ailleurs dans la formation de Victor Frankenstein inspirée
par Cornelius Agrippa*, ainsi que par I’ Alchimie, ce que n’avait pas manqué de relever
Scott lui-méme®.

Si le public contemporain de Scott et nous-mémes pouvons aisément comprendre la
condamnation des poisons utilisés par I’alchimiste, pourquoi tant d’hostilité a 1’égard des
prédictions astrales, surtout si I’on pose, comme Scott, qu’il est impossible de prédire
I’avenir ?

Les Lettres sur la Démonologie et la Sorcellerie de Scott peut nous donner des
¢léments de réponse. L’ auteur est confronté, on 1’a dit, a la difficulté qu’il y a pour un
homme des lumicres de comprendre des pratiques qui appartiennent a un chapitre noir de
I’histoire humaine, chapitre qui est considéré comme dépassé, désormais. La répression
de toutes les pratiques au croisement de la magie et au rang desquelles on peut ranger les
arts divinatoires a été particulierement féroce en Ecosse et il doit en rendre compte, méme
si pour lui, la sorcellerie tout autant que 1’alchimie reposent sur des supercheries®. Ce
postulat signifie donc que certains des crimes qui leur étaient imputés étaient de fait
purement imaginaires et relevaient d’une illusion collective, selon un mécanisme
circulaire parfaitement analysé par Scott. Le trait¢ en ce sens rejoint certains des
problémes fondamentaux de la représentation historique qu’elle soit fictive ou non.
Néanmoins, le romancier n’exonére pas totalement ceux qui s’adonnent a ces pratiques.
Son point de vue est surplombant et s’inscrit dans la longue durée, ¢’est pourquoi I’auteur
rappelle que la divination était condamnée a la fois par les Romains, notamment par les
lois de Constantin et par les Hébreux, les premiers pour des raisons politiques et les autres
pour des motifs théologiques :

If, however, we look more closely into this enactment, we shall be led to conclude that the civil law
does not found upon the prohibitions and penalties in Scripture; although it condemns the ars
mathematica (for the most mystic and uncertain of all sciences, real or pretended, at that time held
the title which now distinguishes the most exact) as a damnable art, and utterly interdicted, and
declares that the practitioners therein should die by fire, as enemies of the human race —yet the
reason of this severe treatment seems to be different from that acted upon in the Mosaical
institutions. The weight of the crime among the Jews was placed on the blasphemy of the diviners,
and their treason against the theocracy instituted by Jehovah. The Roman legislators were, on the
other hand, moved chiefly by the danger arising to the person of the prince and the quiet of the
state, so apt to be unsettled by every pretence or encouragement to innovation. The reigning
emperors, therefore, were desirous to place a check upon the mathematics (as they termed the art

4 Ibid., p. 159. La Démonologie ou histoire des démons et des sorciers, trad. Albert Montémont, nouvelle
édition revue et corrigée d’aprés la derniére publiée a Edimbourg, Paris, Ménard, 1838, p. 166 : « Il
s’ensuivit que, quoique les opposants a la maniére de voir ordinaire eussent pu porter les plus rudes coups
a I’hypothése des sorciers par un appel au bon sens, ils étaient eux-mémes empétrés d’articles de croyances
scientifiques qui, comme ils auraient di les sentir, étaient des abus de la crédulité humaine, a peu prés aussi
grands que ceux des démonologistes contre la doctrine desquels ils protestaient. »

47 Marie Mulvey-Roberts, Gothic Immortals: The Fiction of the Brotherhood of the Rosy Cross, op. cit.,
p. 9.

8 Ibid., p. 88.

¥ Ibid., p. 96.

S0 Letters on Demonology and Witchcraft, op. cit., p. 67.



11
LES TRANSMUTATIONS ROMANESQUES DE WALTER SCOTT

of divination), much more for a political than a religious cause, since we observe, in the history of
the empire, how often the dethronement or death of the sovereign was produced by conspiracies
or mutinies which took their rise from pretended prophecies®'.

Scott adopte bien cette double approche, théologique et politique, dans le roman. La
prophétie et les arts divinatoires peuvent étre criminels en raison de leur pouvoir d’auto-
réalisation. Ils servent de prétexte aux mutineries et aux renversement politiques et en
cela ils ont effectivement la capacité de se réaliser. Ainsi les réves de gloire qu’Alasco
souffle a Dudley au chapitre XVIII°%, sont responsables de la mort d’Amy Robsart,
I’épouse du comte, parce qu’elle était devenue un obstacle a son ambition de devenir roi
aux cotés d’Elisabeth. Alasco fait d’ailleurs ces prédictions pour faire oublier a Dudley
des annonces antérieures qui prédisaient la mort future du comte de Sussex, le rival de
Dudley et masquer ainsi son propre échec puisque I’alchimiste n’avait pas hésité a
empoisonner Sussex pour que la prédiction se réalise. C’est cette tentative précisément
que Wayland a contrecarrée, comme cela a été expliqué plus haut. Si les présupposés de
I’astrologie sont faux, les conséquences des prédictions peuvent étre bel et bien réelles et
dangereuses, car tous les moyens sont bons pour les faire passer de la fiction du désir a la
réalité politique. Dans les deux cas, c’est par le meurtre qu’ Alasco veut les voir se réaliser
sans que le principal intéressé, Dudley ne connaisse, toutefois, 1’étendue du crime.

Mais Kenilworth ne met pas seulement en avant les conséquences politiques de 1’art
divinatoire, méme si elles ne sont jamais bien loin, car Scott exprime également une
réprobation morale et religieuse trés forte : il y voit le signe de 1’orgueil coupable,
fondamental d’une humanité qui cherche a sortir de sa condition, comme lorsqu’Alasco
prétend, en des termes millénaristes, pouvoir trouver, grace a I’alchimie, le « Grand
Secret » ainsi que la panacée et éliminer ainsi la mort>®, ambition qui est au cceur d’un
roman rosicrucien comme S' Léon, conte du xvi¢ siecle, de William Godwin.. Le caractére
blasphématoire de la recherche d’Alasco se lit notamment dans son désir de voir le regne
des sages remplacer le régne des saints dans la Révélation a saint Jean.

Ainsi sous la plume de Scott, les prétentions des adeptes paraissent démesurées,
ridicules mais aussi destructrices : ce ne sont que des mots, mais les mots peuvent tuer et
une fois prononcés, il est difficile de les rétracter. L’alchimie que le romancier qualifie
de « dishonoured science » dans son Traité, est associée en creux, malgré les dénégations
de ses adeptes historiques, a la magie noire par la nécromancie. En cela, méme si Scott,
dans cet ouvrage, critique, on I’a vu, condamne les persécutions menées par le roi Jacques
et ne croit pas en la réalité de la magie, il rejoint le Traité de Démonologie royal (1597)
sur un point, en ce sens que la recherche du savoir absolu peut mener a des pratiques

U Ibid., p. 81-82. Trad. Montémont, op. cit., p. 81-82 : « Si cependant nous approfondissons davantage,
nous serons conduits a conclure que la loi civile n’est pas fondée sur les prohibitions et des pénalités de
1’Ecriture, quoiqu’elle condamne la science mathématique (car la plus mystérieuse et la plus incertaine des
sciences, réelle ou prétendue, usurpait alors le nom qui aujourd’hui est devenu celui de la science la plus
exacte) comme pernicieuse et tout-a-fait prohibée, et déclare que les fauteurs en seront punis par le feu,
comme ennemis du genre humain. Cependant la saison d’une punition aussi sévére semble toute différente
de celle qui est alléguée dans les institutions de Moise. Tout le poids du crime chez les Juifs portait sur les
blasphémes des devins traitres a la théocratie de Jéhovah. Le législateur romain au contraire était mii par le
danger que couraient la personne du prince et le repos de 1’Etat, si prés d’étre troublé par chaque prétention
ou encouragement a une innovation. Les empereurs étaient donc portés a sévir contre les mathématiques
(c’est ainsi qu’ils appelaient la divination) dans un but beaucoup plus politique que religieux : aussi
trouvons-nous dans 1’ Histoire de I’Empire beaucoup de détronisations et de morts de souverains produites
par des conspirations ou des révoltes qui devaient leur origine a de prétendues prophéties. »

52 Kenilworth, op. cit., p. 186.

53 Ibid., p. 227-228.



12
Fiona MCINTOSH-VARJABEDIAN

illicites et criminelles® qui elles aussi ont des répercussions politiques, comme en
témoignent cette fois les allusions a Cagliostro et a I’affaire du collier :

This dishonoured science has some right to be mentioned in a “Treatise on Demonology”, because
the earlier astrologers, though denying the use of all necromancy —that is, unlawful or black
magic— pretended always to a correspondence with the various spirits of the elements, on the
principles of the Rosicrucian philosophy. They affirmed they could bind to their service, and
imprison in a ring, a mirror, or a stone, some fairy, sylph, or salamander, and compel it to appear
when called, and render answers to such questions as the viewer should propose. It is remarkable
that the sage himself did not pretend to see the spirit; but the task of viewer, or reader, was
entrusted to a third party, a boy or girl usually under the years of puberty. Dr. Dee, an excellent
mathematician, had a stone of this kind [...]. The unfortunate Dee was ruined by his associates
both in fortune and reputation. His show-stone or mirror is still preserved among other curiosities
in the British Museum. Some superstition of the same kind was introduced by the celebrated Count
Cagliostro, during the course of the intrigue respecting the diamond necklace in which the late
Marie Antoinette was so unfortunately implicated™.

Les Rose-Croix, Dr. Dee, Cagliostro méme, 1’évocation de la pierre, des éléments, de
I’anneau’® et du miroir sont autant renvois a 1’univers alchimique. Le seul fait de
mentionner, certes, sur le mode de la dénégation, les arts illicites permet d’associer
I’invocation des esprits et les opérations sur les éléments®’ et entretient une confusion des
pratiques dans 1’esprit du lecteur qui doit juger 1’arbre en fonction de ses fruits.

Mais au-dela de la condamnation morale que Scott tient ainsi a réaffirmer tant de
fois du fait du brouillage entre la magie blanche et la magie noire, entre les pratiques
alchimiques et I’astrologie, la science des poisons, voire la nécromancie, 1’alchimie et sa
symbolique ont une autre fonction plus anodine en apparence, méme si elle aussi peut
s’avérer trompeuse : celle de renvoyer a la création littéraire, a la fiction, en général et
celle de Scott en particulier. Le terme de lecteur ou de spectateur que 1’auteur emploie
pour désigner, on 1’a vu, celui ou celle qui voyait les esprits invoqués par le sage,
encourage assurément les paralléles.

IV. C’est dans la lettre dédicatoire de Laurence Templeton au Dr. Dryasdust en
préambule d’Ivanhoe qu’il fait le lien entre son art et celui de la nécromancienne Erichtho
qui réveille et fait parler les morts. Scott a ét¢ surnommé the wizard of the north, a savoir
le sorcier ou le mage du Nord®. Ces paralléles font que la thématique alchimique prend

3% Voir King James the first, Demonology, Londres, John Lane The Bodley Head Ltd, 1924, chapiter 11,
p- 10, https://archive.org/details/kingjamesfirstdm00jame/, page consultée le 23 octobre 2025.

5 Kenilworth, op. cit., p. 280-281. Trad. Defauconpret, op. cit., p. 300 : « Cette science déshonorée a
quelque droit a une mention dans un traité sur la démonologie, parce que les premiers astrologues, tout en
niant ’usage de la nécromancie, qui n’est que lillicite magie noire, prétendaient toujours a une
correspondance avec les divers esprits des ¢léments, d’apreés les principes de la philosophie des Rose-croix.
Ils affirmaient pouvoir attacher a leur service, et emprisonner dans un anneau, dans un miroir ou dans une
pierre, une fée, un sylphe ou une salamandre, et les sommer d’apparaitre au commandement et de répondre
a quelque question qu’on leur proposat. Il est a remarquer que le sage ne prétendait pas lui-méme voir
I’esprit mais la tache de I’expert ou lecteur, était confiée a un troisiéme individu, garcon ou fille,
ordinairement en age de puberté. Le docteur Dee, excellent mathématicien, possédait une pierre de ce genre
[...]- Le malheureux Dee fut ruiné par ses associés en fortune et en réputation. La pierre, ou miroir, est
encore conservée, entre autres curiosités, dans le Musée britannique. Une superstition de la méme espéce
fut mise en usage par le céleébre conte Cagliostro, durant le cours de I’intrigue du collier de diamants, ou
I’infortunée Marie-Antoinette se trouva si malheureusement impliquée. »

56 Voir Dom Pernety, op. cit., p. 34 : « ANNEAU du Souverain Lien. Termes de Philosophie Chymique,
qui signifient les différentes liaisons des quatre €lémens qui semblent faire une chaine dont le mercure
philosophal est le produite & comme 1’anneau qui les unit. »

7 Ibid., p. 141-142 pour les différents sens et usages du mot esprit.

58 1 appellation est suffisamment ancrée pour que dans le London Literary Gazette du 4 aott 1821, n° 237,
p. 496, elle serve de point de référence et de comparaison au roman de William Bennett, The Cavalier, a



https://archive.org/details/kingjamesfirstdm00jame/

13
LES TRANSMUTATIONS ROMANESQUES DE WALTER SCOTT

une valeur nettement métatextuelle en raison notamment de la concomitance des jeux de
citations et de références indirectes tres riches et de la dissémination des jeux allégoriques
dans les passages ou Scott décrit les festivités de Kenilworth en I’honneur de la reine :
Scott tout autant que Dudley en est le maitre d’ceuvre, multipliant les allusions aux
pastorales et au théatre renaissants, se jouant de la polysémie alchimiques de certains
termes comme le cristal®, les géants®, les tours®! ou de la mise en spectacle des différents
¢léments comme le feu et I’eau :

Meanwhile, the Queen had no sooner stepped on the bridge than a new spectacle was provided;
for as soon as the music gave signal that so was so far advances, a raft, so disposed a small floating
island, illuminated by a great variety of torches, and surrounded by floating pageants formed to
represent sea-horses, on which sat Tritons, Nereids, and other fabulous deities of the seas and
rivers, made its appearance upon the lake® [...].

La musique® ainsi qu’au paragraphe suivant, I’apparition d’une femme et de
« Néréides » revétues de fagon « mystique® » de capes bleu-clair et de ceintures avec des
caracteéres hébraiques renforcent la polysémie alchimique et les liens avec la cabale. 1l
s’agit d’impressionner I’esprit des spectateurs qui doivent pouvoir identifier les allégories
et les ¢léments de la représentation comme si c’était une expérience menée par un
enchanteur qui se déroulait littéralement devant leurs yeux, comme le montre la premicre
réaction d’Amy Robsart :

The magnificent towers of the Castle were enveloped in garlands of artificial fire, or shrouded with
tiaras of pale smoke. The surface of the lake glowed like molten iron, while many fire-works, (then
thought extremely wonderful, though now common,) whose flame continued to exist in the opposing
element, dived and rose, hissed and roared, and spouted fire, like so many dragons of enchantment
sporting upon a burning lake.

Even Amy was for a moment interested by what was to her so new a scene. “I had thought it
magical art,” she said, “but poor Tressilian taught me to judge of such things as they are®.” [...]

romance, 1821 : https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=mdp.39015030329778&seq=514&ql=wizard, page
consultée le 23 octobre 2025.

9 Voir Van Lennep, op. cit., p. 31, 403-404, 406 et 407 pour la place du verre et du cristal dans I’alchimie
ainsi que ’activité du verrier aux cotés des métiers liés a la transformation des métaux et de la fabrication
de la porcelaine.

0 Voir Dom Pernety, op. cit., p. 180 : « Les Philosophes n’ont eu d’autre intention en inventant la fable des
Géans, que d’exprimer la dissolution de la matiére du grand ceuvre, & le combat qui se fait alors entre la
partie volatile qui dissout, & la fixe qui est dissoute dans I’eau [...]. »

81 Ibid., p. 500 : « Quelques Philosophes ont donné le nom de Tour a leur fourneau. »

82 Kenilworth, op. cit., p. 289. Trad. Defauconpret, op. cit, p. 382-383 : « Cependant la reine était a peine
arrivée sur le pont, qu’un nouveau spectacle s’offrit a ses regards. Au signal donné par la musique qui
annongait sa présence, on vit se mouvoir un radeau qui figurait une ile flottante éclairée par un grand
nombre de torches et environnée de machines représentant des chevaux marins montés par des tritons, des
néréides, et les autres divinités des eaux. »

63 Voir notamment Marie-Pierre Lassus, « Chapitre VII. L alchimie de la perception et I’art de musique »
dans Gaston Bachelard musicien, Presses universitaires du Septentrion, 2010, §4,
https://doi.org/10.4000/books.septentrion.69338, page consultée le 23 octobre 2025 : « Les liens existant
entre alchimie et musique sont attestés par 1’expression “art de musique” généralement utilisée pour
désigner [’Ars Magna. Les alchimistes se sont inspirés de la vocation “harmonisatrice” de la musique pour
symboliser leur art ; mais, loin de résoudre les contradictions, I’harmonie y est congue comme 1’union des
opposés ou coincidentia oppositorum ayant pour tache de favoriser les “Noces chymiques du Soufre et du
Mercure” ».

% Kenilworth, op. cit., p. 290.

8 Ibid., p. 309. Trad. Defauconpret, op. cit., p. 407 : « Les Tours magnifiques du chateau étaient ornées de
guirlandes de feu, ou couronnées d’une pale vapeur. La surface du lac étincelait comme du fer fondu dans
la fournaise, tandis que des traits de flammes, qui s’élangaient dans les airs ou retombaient dans 1’eau sans
s’éteindre, semblaient autant de dragons enchantés se jouant sur un lac de feu. / Amy prit méme un moment



https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=mdp.39015030329778&seq=514&q1=wizard
https://doi.org/10.4000/books.septentrion.69338

14
Fiona MCINTOSH-VARJABEDIAN

Dans ce passage, la polysémie est de mise, encore une fois, et s’appuie sur une certaine
confusion entre la magie, 1’alchimie avec le fer en fusion (molten) et I’alliance des
¢léments contraires et la représentation illusoire et trompeuse, puisque c’est Dudley, son
mari, véritable enchanteur qui en est ’architecte et le metteur en scéne®. Les raisons qui
ont motivé ce spectacle sont aussi ambivalentes : il fait tout autant partie des rites de cour
que des pratiques de séduction. Le licite se méle a I’illicite comme le suggere 1’ironie
involontaire d’Amy devant une mise en scéne qui signifie in fine sa mise a mort. Ce
mélange traduit sirement I’ambivalence d’une activité poétique déja soulignée par Scott
dans The Lay of the Last Minstrel, au chant 6, 5 : « For, mighty words and signs have
power / O’er sprites in planetary hour / —Yet scarce I praise their venturous part, / Who
tamper with such dangerous art®. »

Or cette ambivalence vient du fait méme que Scott multiplie les références
intertextuelles, jouant avec des ceuvres qui elles-mémes multipliaient les allusions
alchimiques®®. Par ce biais, il plonge le lecteur dans la mentalité d’une époque en se
servant de sa capacité hors-norme a s’imprégner des textes les plus divers, mais plus
encore il joue avec le lecteur en le conduisant dans un dédale de figurations poétiques.

Ainsi la dimension métatextuelle de ’alchimie elle-méme comme création et du
théatre comme lieu possible d’une transmutation, d’une purification et d’une sublimation
créatrices®® était déja présente selon la critique chez Ben Jonson®. Cette sublimation
créatrice est atteinte par la richesse et la complexité mémes des références culturelles qui
servent de commentaire potentiel a I’action. En effet, on note une autre référence majeure
au théatre ¢lisabéthain ou jacobéen dans 1’épigraphe du chapitre 26 du troisiéme volume
de Kenilworth, Le Songe d’une nuit d’été"". La référence joue sur plusieurs plans avec la
piece et offre un commentaire a plusieurs niveaux sur le spectacle qui est offert a
Elisabeth, parce que les allusions a la piece sont disséminées dans le roman, j’en veux
pour preuve Dudley qui est associé a Obéron’ et Flibbertigibbet 1i¢ a Puck pour sa
1égereté et son caractére espiegle. D’abord dans le roman et dans la citation du Songe, il
s’agit de renvoyer a des intermédes en 1’honneur de princes, le garde, comme Snug dans
la piece, a du mal a apprendre son role et c’est Flibbertigibbet qui résout le probléme en
lui proposant d’étre son souffleur, garantissant du méme coup un libre passage a Wayland
et a Amy Robsart. Mais du fait de la place inaugurale de 1’exergue dans le volume, de la
dissémination, on I’a dit, des références, la citation met I’ensemble du spectacle en
I’honneur de la reine Elisabeth sous le signe du Songe de fagon ironique. Or un des enjeux
de cette mise en scene est I’entreprise de séduction du monarque par son favori. Celle-ci
renoncerait a sa maternit¢ symbolique avec 1’Angleterre —la paix maternante
¢lisabéthaine est signifiée dans le roman par le spectacle des quatre peuples anglais
(breton, romain, saxon, et normand)’* qui se sont battus et qui doivent étre réconciliés —

intérét a un spectacle si nouveau pour elle. « Je croirais que tout ceci est un effet de I’art magique, pensa-t-
elle, si le pauvre Tressalian ne m’avait appris a juger ces choses telles qu’elles sont... »

% Jbid., « Can it be that thou art the Magician at whose nod these enchantments arise [...] ».
Trad. Defauconpret, op. cit. : « se peut-il que tu sois le magicien au signe duquel toutes ces merveilles
s’operent [...] »

7 (Euvres de Walter Scott, trad. Defauconpret, vol. I, Paris, Furne Gosselin : « il est certaines formules et
certains signes qui ont du pouvoir sur les esprits par I’influence des planétes ; mais j’ai peine & approuver
ceux qui se livrent a cet art dangereux. »

8 Voir Katherine Eggert, Disknowledge, Literature, Alchemy, and the End of Humanism in Renaissance
England, Philadelphia, University of Pennsylvia Press, 2015, p. 18.

% Voir le développement sur le « véritable art sacré », dans Burckhardt, op. cit., p. 119.

0 Voir Kolb, art. cité, p. 123-124.

"' Kenilworth, op. cit., p. 259.

72 Ibid., p. 210.

73 Ibid., p. 349-350.



15
LES TRANSMUTATIONS ROMANESQUES DE WALTER SCOTT

pour un mariage effectif avec Dudley qui est encore marié. Ici encore la dimension
alchimique du choix n’est pas absente en raison du symbolisme du mariage et de
I’androgynie” qui est associée avec la reine par Scott qui la compare a une Amazone”
et par Dudley qui attribue un caractere solaire immuable et non pas lunaire et changeant
au monarque’®. Elisabeth est au centre du dispositif du dernier volume, comme elle 1’était
dans The Faerie Queene d’Edmund Spenser par I’évocation de Gloriana la reine des fées,
aussi présente de facon plus ambivalente par 1’intermédiaire de Titania dans Midsummer
Night’s Dream et méme plus tard, plus fugitivement dans The Alchemist, par le
déguisement de Doll. Les motifs de la tour, le géant, I’enchanteur dans le volume III
semblent directement inspirés du célebre poéme de Spencer, d’autant qu’Archimago
pratique les sciences occultes (Livre I, Canto 1, 45), comme Alasco. Aussi par cette tres
riche intertextualité, le romancier étaye-t-il les liens entre 1’alchimie du verbe et de la
création poétique. Il met en abyme les liens entre la poésie et la magie de 1’enchanteur
dans un texte qui multiplie références a Shakespeare et aux autres poetes du temps :

— Ha, Will Shakespeare — wild Will! Thou hast given my nephew, Philip Sidney, love-powder —he
cannot sleep without thy Venus and Adonis under his pillow! —we will have thee hanged for the
veriest wizard in Europe”’.

Il est trés probable que Scott s’associe a Shakespeare devant cet acte de sorcellerie
littéraire dont il connait a la fois les pouvoirs et les dangers. Si I’Arcadie de Sidney n’est
pas citée comme 1’est Venus et Adonis ou Le Songe, son nom permet d’ajouter tout de
méme a la collection d’auteurs qui ont partie liée avec I’alchimie, en raison de la
proximité entre le poéte neveu de Dudley et le fameux Dr. Dee.

Le roman historique par ses ambitions reléve-t-il de I’alchimie ? C’est que Scott
suggere dans Kenilworth qui est marqué par les déguisements, les changements d’identité,
les transformations et les tromperies. La grande réédition de ses romans apres le désastre
de la faillite, appelée significativement Magnum Opus, est aussi un moyen pour
transformer ses romans en or en quelque sorte, tel I’ Alchimiste et ainsi combler ses dettes.
Mais si Scott était parfaitement conscient du pouvoir de transmutation des mots et aussi
de la dimension vénale de I’activité littéraire pour un auteur a succes, il s’est aussi montré
préoccupé par les dangers liés au pouvoir évocatoire de la fiction et de I’illusion littéraire
elle-méme. Si le roman historique, effectivement, reléve de I’alchimie, alors il peut étre
dangereux. A ce titre, on peut considérer que la mise en scéne marquée par les symboles
alchimiques, que Dudley ¢élabore en I’honneur de la reine, est une mise en abyme de
Iactivité littéraire et poétique : elle nous éclaire sur les tromperies des prétendus
enchanteurs et sur les séductions périlleuses qui peuvent s’attacher au roman, si justement
le romancier ne s’amusait pas, de temps a autre, par la facétie et le jeu de connivence, a
nous en dévoiler les effets.

"4 Voir Margaret Healy, Shakespeare, Alchemy and the Creative Imagination, The Sonnets and A Lover’s
Complaint, Cambridge University Press, 2011, p. 69 sq. et pour I’androgynie d’Elisabeth, voir p. 71.

5 Kenilworth., op. cit., p. 316.

6 Ibid., p. 354

7 Ibid., p. 168. Trad. Defauconpret, op. cit., p. 231 : « —“Ah ! William Shakespeare ! fou de William ! 11
faut que tu aies donné a mon neveu Philip Sidney de la poudre de la sympathie, car il ne peut se coucher
sans avoir sous son oreiller ton poéme de Venus et Adonis. Je te ferai pendre comme le plus grand sorcier
d’Europe.” [...] »



	Les transmutations romanesques de Walter Scott : l’alchimie entre croyances anciennes et jugements modernes

