
____________________________________________________________________________________ 
Littérature et occulture, programme de recherche publié par Catherine Douzou, Frank Greiner et Sylvain 
Ledda. 
(c) Publications numériques du CÉRÉdI, « Actes de colloques et journées d’étude (ISSN 1775-4054) », 
no 29, 2023-2025. 

 
 
 

La Ruine de Saturne : un épisode de la Peruviana de Claude-
Barthélemy Morisot, roman alchimique (1644) 

 
 

Valérie WAMPFLER 
Université de Reims Champagne-Ardenne 

 
 
 

Introduction : la « fabrique de l’énigme1 » 
 
La Peruviana (1644) de Claude-Barthélemy Morisot2 correspond à la définition que 

Gilles Polizzi donne d’une œuvre alchimique, à savoir « une fiction décrivant de manière 
figurée ou non les étapes de la réalisation du “grand œuvre3” ». Ce prosimètre néo-latin 
de trois cent quarante-cinq pages superpose en effet, grâce à une onomastique à double 

 
1 Nous empruntons le titre de l’article de Gilles Polizzi, « La Fabrique de l’énigme : lectures alchimiques 
du Poliphile chez Gohory et Béroalde de Verville », dans Alchimie et philosophie à la Renaissance, 
dir. Jean-Claude Margolin et Sylvain Matton, Paris, Vrin, 1993, p. 265-288. 
2 Claudii Bartholomaei Morisoti Peruviana, s. l., 1644. Une traduction commentée est à venir aux éditions 
des Classiques Garnier. Pour un premier aperçu, sous l’angle alchimique en particulier, de l’œuvre en 
grande partie inédite de cet érudit et parlementaire dijonnais né en 1592 et mort en 1661, nous renverrons 
à François Secret, « Claude-Barthélemy Morisot, chantre de Rubens et romancier chymique », Studi 
Francesi, no 40 (1970), p. 77-85 ; Jean-François Maillard, « Littérature et alchimie dans le [sic] Peruviana 
de Claude-Barthélemy Morisot », XVIIe siècle, no 120, juillet-septembre 1978, numéro spécial Littérature et 
alchimie, p. 170-184 ; Frank Greiner, Les Métamorphoses d’Hermès. Tradition alchimique et esthétique 
littéraire dans la France de l’âge baroque, 1583-1646, Paris, Classiques Garnier, 2018 (2000), p. 486-492. 
On notera cependant que ces études ne portent pas sur la Peruviana en elle-même, mais sur la Conclusio et 
Interpretatio totius operis publiée en 1646. Pour les aspects satiriques, politiques et littéraires de différentes 
œuvres de Morisot : Jean-Pierre Néraudau, L’Olympe du roi soleil, Paris, Les Belles Lettres, 2013 (1986), 
p. 46-47 ; Louise Godard de Donville, « D’Alitophile (Cl.-B. Morisot, 1625) à Théophile de Viau sans le 
“libertinage” », dans L’Histoire littéraire : ses méthodes et ses résultats. Mélanges offerts à Madeleine 
Bertaud, dir. Luc Fraisse, Genève, Droz, 2001, p. 539-554 ; Laurence Giavarini, « La “liberté satyrique” et 
la “liberté françoise”. Politiques de la satire dans le Satyricon de Jean Barclay (1603-1628) », Albineana, 
Cahiers d’Aubigné́, 29, Paris, Classiques Garnier, 2017, p. 109-130 ; Valérie Wampfler, « La Fontaine de 
Dissimulation, une allégorie du Secret dans la Peruviana de Claude-Barthélemy Morisot (1644) », dans 
Éthique, poétique et esthétique du secret de l’Ancien Régime à l’époque contemporaine, dir. Françoise 
Gevrey, Alexis Lévrier, Bernard Teyssandier, Louvain, Peeters, coll. « La République des Lettres », 2016, 
p. 233-250 ; « La Peruviana de Morisot. Une utopie de la Concorde en travers de la voie de l’absolutisme », 
dans Le Roman au temps de Louis XIII, dir. Frank Greiner, Paris, Classiques Garnier, 2019, p. 285-313 ; 
« La Porticus Medicæa et ses avatars : les galeries d’un poète à l’épreuve du temps politique » dans 
Memento Marie – Regards sur la Galerie Médicis de Rubens, dir. Emmanuelle Hénin et Valérie Wampfler, 
EPURE, coll. « Héritages critiques », vol. X, 2019, p. 399-458 ; « Gaston d’Orléans héros d’une fabula 
néo-latine, la Peruviana de Claude-Barthélemy Morisot (1644) » Bulletin du Centre de Recherche du 
Château de Versailles, 2021, no 20 : « Gaston d’Orléans et l’Antiquité », en ligne 
https://journals.openedition.org/crcv/21630 ; « Baroque Latinity and Ancient Literary Models: The 
Example of Claude-Barthélemy Morisot’s Peruviana (1644) », dans Baroque Latinity: Studies in the Neo-
Latin Literature of the European Baroque, dir. Jacqueline Glomski, Gesine Manuwald, Andrew Taylor, 
London, Bloomsbury Academic, Neo-Latin Series: Studies in Early Modern Latin, 2023, p. 103-119.  
3 « La Fabrique de l’énigme : lectures alchimiques du Poliphile chez Gohory et Béroalde de Verville », 
art. cité, p. 265. 

https://journals.openedition.org/crcv/21630


2 
Valérie WAMPFLER 

clef, une fabula péruvienne aux intrigues politiques, sentimentales et familiales du règne 
de Louis XIII, elles-mêmes intelligibles au prisme du symbolisme alchimique. Cette 
lecture « éclairée » ne s’atteint toutefois qu’au terme d’une démarche herméneutique 
proposée au lecteur au fil des trois premières éditions successives du roman4. L’épître 
dédicatoire de trois pages – adressée à Monsieur, frère du roi – qui ouvre l’editio princeps 
de 1644 suscite la curiosité, à la manière du « Lector, intende » lancé par Apulée dans 
l’incipit de l’Âne d’or5, en annonçant de hautes ambitions :  

Sous les fables que contient cet ouvrage, se cachent, éminemment raffinés et désirables, des mets 
d’un art sans aucun doute merveilleux : il s’agit des secrets de la Pierre Philosophale6. 

Suit une sorte d’Index de deux pages, intitulé Expositio nominum vocabulorumque 
Peruuianorum, quæ in hoc opere reperiuntur, qui précède le résumé des chapitres7. On y 
trouve, sans plus d’explication, une liste de cent dix-neuf termes en quechua accompagnés 
de leur traduction en latin. C’est ainsi que le lecteur néophyte apprend qu’Yllapa signifie 
fulmen, soit « la foudre », Pusara arx inexpugnabilis, « forteresse imprenable », etc.  

L’édition de 16458 ajoute à cette liste une nouvelle clef de quatre pages placée à la 
toute fin du volume et intitulée Nomina Peruviana Personarum, urbium et fluminum ex 
Historiae fide reddita, Latine & Gallice, qui présente près de deux cents termes en 
quechua, nouveaux ou identiques aux précédents, accompagnés cette fois du nom réel, en 
français ou en latin, du personnage historique ou du lieu auxquels ils renvoient. 

Enfin, à partir de 1646 est ajouté un opuscule de trente-cinq pages intitulé Conclusio 
et Interpretatio totius operis9 ; il s’agit d’une nouvelle fabula, qui commence comme une 
suite de la Peruviana puis propose une relecture des principaux épisodes, à la manière 
d’un calque dont le contenu alchimique viendrait se poser en surimpression de la trame 
narrative. L’on y apprend que l’Expositio nominum présente dès la première édition 
constituait la clef secrète d’une lecture signifiante : les mystérieux vocables quechuas qui 
émaillent le récit ont été choisis par Morisot non à vocation d’apporter une simple couleur 
locale au récit, mais en fonction de leur signification. En effet, le nom de chaque acteur 
de l’histoire revêt, une fois traduit en latin, un sens correspondant aux caractéristiques 
sociales et humaines qui font de lui un élément pertinent (tant historiquement que 
psychologiquement donc) au sein d’un processus combinatoire ; ainsi, ses interactions 
avec les autres personnages-éléments reproduisent métaphoriquement les différentes 
opérations de l’œuvre alchimique. 

 
Dans ce cadre, parmi les cent vingt-quatre personnages intervenant dans le récit, 

Manco-rex-Henri IV et Coya-regina mater-Marie de Médicis sont les descendants du 
Soleil, dont les premiers rejetons fondèrent le royaume inca / français ; leurs enfants 
Yllapa-fulmen / le soufre-Louis XIII et Puma-leo / le mercure-Gaston d’Orléans figurent 
les frères ennemis et principes antagonistes dont la réconciliation-conjunctio est 
indispensable à la Concorde politique du royaume, qui conditionne l’accomplissement du 
Grand Œuvre ; Pusara-arx inexpugnabilis / l’athanor-Richelieu est le maître de toutes les 

 
4 Il nous semble que les ajouts interprétatifs figurant dans les éditions ultérieures à celle de 1644 relèvent 
d’une volonté de l’auteur d’éclairer sous différents angles – peut-être à la demande de son lectorat – la 
structure stéganographique de la Peruviana. La question des étapes probables de l’écriture de ce roman 
sera abordée dans la préface de notre édition. 
5 Apulée est l’un des modèles de prédilection de Morisot, comme nous avons pu le montrer dans le dernier 
des articles cités en note 2. 
6 Peruviana, Épître dédicatoire, p. 2. 
7 Argumenta librorum, en huit pages. 
8 Claudii Bartholomaei Morisoti Peruviana, Dijon, Guy-Anne Guyot, 1645. 
9 Claudii Bartholomaei Morisoti Peruviana. Conclusio et interpretatio totius operis, eodem auctore, Dijon, 
Guy-Anne Guyot, 1646. 



3 
LA RUINE DE SATURNE

opérations secrètes, dont l’hybris que traduit, du point de vue de Morisot10, l’aspiration à 
une monarchie absolue de droit divin comme à l’hégémonie militaire et religieuse du 
Pérou / de la France catholique sur l’Amérique du Sud / l’Europe du premier XVIIe siècle, 
met en péril l’équilibre familial, national et international ; enfin Huaca-res mirabilis / 
merveille-Marguerite de Lorraine, épouse longtemps illégitime de Monsieur, incarne le 
souffle vital de l’amour initiant la quête de Concorde portée par son couple protagoniste, 
mis en scène tantôt selon le schéma traditionnel des romans grecs, tantôt selon celui des 
héros de l’épopée antique : les aventures de Puma et de Huaca en effet constituent le fil 
conducteur des différentes phases de l’Œuvre, d’un état initial de séparation, d’exil et de 
chaos à la conjunctio finale qui symbolise la Rubedo11. 

 
La Passe périlleuse 

 
Un épisode situé juste avant ce moment d’accomplissement du processus alchimique 

procure un exemple particulièrement saisissant de la structuration stéganographique 
complexe permise par le genre romanesque. Il met en scène de manière métaphorique une 
phase de l’Opus magnum rarement présentée dans les traités d’alchimie postérieurs au 
XVe siècle12, qu’on appelle l’Œuvre au jaune, Citrinitas en latin, Xanthosis en grec, ou 
encore, d’une manière plus imagée dont nous verrons l’adéquation au contexte historique 
de la Peruviana, « Ruine de Saturne ». Il s’agit d’une phase ambiguë, car le 
« jaunissement » peut s’entendre dans deux sens : ou bien il précède l’altération de la 
matière et la putréfaction, ou bien il incarne la transition entre la nuit, éclairée par le blanc 
pur du lever de la lune, et l’aube rougissante de la lumière solaire. C’est un état fugace, 
considéré comme la phase la plus périlleuse du processus alchimique ; toute l’entreprise 
peut basculer, dans un sens comme dans l’autre (réussite ou anéantissement), si l’on ne 

 
10 Voir en particulier Valérie Wampfler, « La Peruviana de Morisot. Une utopie de la Concorde en travers 
de la voie de l’absolutisme », art. cité, p. 297-306. 
11 Nous partons dans cette analyse du postulat selon lequel Morisot recourt aux couleurs (le fait est patent 
à travers plusieurs épisodes, dont celui en particulier où est décrit le voile aux couleurs changeantes d’une 
divinité panthea) pour figurer les différentes phases du processus alchimique, qui trouvent au XVIIe siècle 
d’autres expressions métaphoriques comme les sept planètes (également convoquées, mais avec une 
signification légèrement différente, dans la Conclusion et interpretatio totius operis), les sept jours de la 
semaine, mais aussi les quatre éléments, les quatre saisons… 
12 Carl Gustav Jung, Psychologie et Alchimie, Paris, Buchet-Chastel, 1970, p. 299-300, donne cette 
indication, et précise que l’on trouve les quatre couleurs, et donc les quatre phases du processus, dès 
Héraclite (VIe-Ve s. av. n. è.) ; Zosime de Panopolis indique qu’« en cherchant à partager exactement la 
philosophie (chimique) en quatre parties, nous trouvons qu’elle contient : premièrement le noircissement, 
secondement le blanchiment, troisièmement le jaunissement, et quatrièmement la teinture en violet » 
(Zosime, « Sur les divisions de l’art chimique », III, 44, 5, dans Collection des anciens alchimistes grecs, 
Tome II, Œuvres de Zosime [1887-1888], dir. M. Berthelot et C.-E. Ruelle, Osnabrück, 1967). Chez ce 
même auteur on trouve une description détaillée de la Xanthosis (ibid. « Sur la mesure du jaunissement », 
III, 24, 1-7 ; « Sur le jaunissement », III, 38) ; par ailleurs un traité de 1611 de Michael Maier intitulé Scala 
arcis philosophicae gradibus octodecim distincta (dans Kassel, Gesamthochschul-Bibliothek, 
Landesbibliothek und Murhardsche Bibliothek der Stadt Kassel, 2° Ms. Chem. 11[1, f. 47 ro-64 vo]), qu’a 
pu consulter Morisot, place la Citrinitas, par le biais de l’allégorie, dans le contexte de l’ascension d’une 
montagne escarpée, comme dans la Peruviana : l’avant-dernier « degré » de cette montagne, qui précède 
l’accès au « château philosophique », y est précisément consacré à l’élaboration de la « pierre jaune » ; voir 
Ulrich Neumann, « Michel Maier “philosophe et médecin” », dans Alchimie et philosophie à la 
Renaissance, op. cit. p. 315. 



4 
Valérie WAMPFLER 

maîtrise pas le Temps, c’est-à-dire le régime13 – c’est-à-dire l’adaptation de l’intensité du 
processus de cuisson de la matière, à laquelle doit veiller l’Adepte qui le réalise14.  

Ces données sont intégrées dans le tissu narratif comme un ultime rebondissement 
des aventures du couple héroïque : le principal obstacle à leur amour comme au retour de 
la Concorde au sein du royaume, Pusara, vient de mourir, et Yllapa, lui-même sur son lit 
de mort, s’est réconcilié avec son frère Puma et a permis le mariage de celui-ci avec 
Huaca. Il reste au Prince à aller rechercher son aimée dans sa terre d’exil, Puna,  

là où il est donné à peu de parvenir, tandis que nul n’en revient. Car ce qu’est Orcus pour les morts, 
Puna15, située au-delà du mont Pariacaca16, l’est pour les vivants17. 

Puma est accompagné dans cette expédition par son ami Quico-conjunctio-Du Fargis, 
comte de la Rochepot, et de Sauca-gaudium, sive laetitia – principe de joie et figure de 
sage, précepteur de Huaca. Alors qu’ils font halte dans une auberge proche de leur 
destination, un songe du jeune aubergiste qui les accueille leur prophétise une réussite 
finale bien conforme aux auspices favorables (joie et conjonction !) sous lesquels est 
placée l’ultime entreprise de Puma :  

Hier, comme je plaçais des offrandes sur l’autel du Soleil, une nuée m’a semblé s’ouvrir de bas en 
haut, et du cœur de cette ouverture, j’ai vu sortir Puma ; tandis que les ténèbres qui le dissimulaient 
étaient dispersées par un éclair, je l’ai vu mener sa chère Huaca au Pérou, tandis que les peuples 
se prosternaient pour les honorer. Un bon Génie voletait entre eux, […] et il nous entraînait, toi et 
moi, à travers l’air pur, pour recevoir un baiser des nouvelles divinités qui nous ont alors conduits, 
attachés à leurs pas, vers sa demeure, par des degrés d’or. Le nom de ce Génie était inscrit au 
dessus de sa tête : CONJONCTION18. 

L’on apprend ensuite que Huaca s’était elle-même rendue à Puna, sorte de locus horribilis 
où se trouvent exilées toutes les victimes de Pusara, afin d’y retrouver Coya : 

Au-delà des montagnes les plus proches, qui élevaient jusqu’au ciel leurs cimes enneigées, il y 
avait de vastes étendues désertiques, dans lesquelles Pusara envoyait, semblables à des fauves pris 
dans un immense filet, des hommes innocents de tout crime, mais haïs de lui pour la seule raison 
qu’ils auraient pu lui nuire s’ils demeuraient dans le Royaume ; et il craignait par-dessus tout qu’ils 
revinssent de cet exil. En effet, il avait des espions19 qui, à la manière des chiens, arpentaient en 
tous sens les plaines et les forêts, se souvenant de son habile enseignement ; à un signal donné à 
l’improviste, ils se séparaient dans différentes directions, et pourchassaient fiévreusement dans ce 
désert, les autres issues étant bloquées, ces hommes épuisés et redoutant les pires monstruosités. 
C’est là que vivaient Coya ainsi que des dames et des Grands du Royaume, expulsés du Pérou20. 

 
13 Guillaume Salmon, Dictionnaire hermétique, Paris, 1695, p. 165, parle de « régime du feu, c’est-à-dire 
la matière de faire et de conduire le feu ». 
14 Chacune des phases (Nigredo, Albedo, Citrinitas et Rubedo) initie une modification de la matière initiale, 
la Materia prima : les éléments sont séparés, purifiés puis condensés (solvere et coagulare), afin de 
produire une matière à la fois identique et nouvelle, désormais prête pour la phase suivante – le processus 
se répète jusqu’à lui donner son état de quintessence qu’est la Pierre, au terme de la Rubedo.  
15 Desertum. 
16 Montagne sacrée isolée, située non loin de Lima. Aux pieds de la cordillère de Pariacaca se trouve la 
route inca qui reliait Jauja au site sacré de Pachacamac, situé sur les rives du Pacifique, au sud de la capitale 
péruvienne.  
17 Peruviana, éd. 1645, V, 13, p. 327. 
18 Ibid. p. 328-329. Ce cognomen quechua donné à Du Fargis, outre qu’il recouvre une signification 
évidente au moment de la dernière Conjonction de l’œuvre, signale aussi le lien qu’il établit entre Morisot 
et Gaston d’Orléans. Il sera, ainsi que ce dernier, l’un des protagonistes de la nouvelle fabula que constitue 
la Conclusio et interpretation totius operis de 1646, ainsi que son dédicataire, comme Gaston d’Orléans 
était celui de la Peruviana. 
19 Richelieu possédait une véritable armée d’espions, mise à sa disposition par son éminence grise, le Père 
Joseph. 
20 Peruviana, éd. 1645, V, 15, p. 339. 



5 
LA RUINE DE SATURNE

Pour y parvenir, il faut franchir la passe montagneuse de Pariacaca (nommée « degré », 
comme dans l’allégorie de Maier) dont l’atmosphère est si pure qu’elle peut tuer. Le trajet 
de Huaca s’était accompli dans la violence : 

Comme elle était montée plus haut, sans crier gare, tandis que l’air glacé pénétrait dans ses 
poumons, [Huaca] fut comme frappée par la foudre et dévala jusqu’au bas des degrés. Il [le jeune 
aubergiste qui lui avait montré le chemin] réchauffa la jeune femme évanouie en enveloppant son 
visage et sa poitrine dans ses propres vêtements, et lorsqu’elle eut recouvré ses sens il l’incita à 
reprendre son ascension. Elle vainquit toutes les difficultés, et, après avoir traversé en accélérant 
sa course ce bref mais dangereux espace, descendit vers Puna21. 

Sauca, racontant comment lui-même avait dû renoncer à accompagner la jeune femme, 
précise le péril de mort violente inhérent à l’épreuve : 

Je voulus essayer de voir si j’étais suffisamment bien portant et vaillant pour affronter le même 
danger, mais mon âge et mes forces défaillantes m’en empêchèrent lorsque j’en fis la tentative. 
L’air funeste, à peine entré dans mes entrailles, s’y déchaîna, suscitant de violents vomissements, 
et je faillis rendre l’âme en même temps que mon sang22. 

Les conditions nouvelles de l’expédition, qui succède à la conjunctio décisive du mercure 
et du soufre permise par la réconciliation de Puma et d’Yllapa sur le lit de mort de celui-
ci23, sont désormais propices à sa réussite :  

Au lever du jour, la tête, la poitrine et les épaules enveloppés de bandages, mais sains et saufs, 
malgré la rudesse de l’atmosphère, ils s’avancèrent enfin de l’autre côté du sommet de la montagne.  

C’est alors que paraît la plaine désolée de Puna, version fantasmée de l’exil maintes fois 
évoqué dans le roman, où sont condamnés à errer les Grands haïs de Pusara, morts comme 
vivants, tous réduits au même état spectral par leur condition : 

Le Prince, après avoir embrassé du regard le vaste désert qui s’étendait à ses pieds, versa un flot 
de larmes pour Huaca et tous ceux qui se trouvaient là, se souvenant de l’humaine condition qui 
livrait même les Grands à la fantaisie du destin. Mais lorsqu’il eut franchi le défilé, là où les vents 
et le ciel commençaient peu à peu à se montrer plus cléments, se montrèrent les cadavres privés de 
sépulture, préservés de la putréfaction par le froid.   
Non loin d’eux, il vit des femmes et des hommes qui se traînaient sur des sentiers un peu à l’écart, 
prolongeant à grand peine leur misérable vie grâce à des racines arrachées à la terre, à des prunelles 
ou des baies poussant dans les bois. À la pâleur de leur visage, la maigreur de leur corps, on eût dit 
des ombres errant dans le Royaume d’Hadès. Il n’y avait absolument rien en ce lieu qui ne fût 
mortellement désespérant et horrible24. 

Ce lieu fait l’objet d’une longue description aux détails horrifiques, relevant d’une 
écriture baroque et épique qui rappelle aussi bien les champs de bataille ensanglantés de 
la Pharsale que les limbes des Enfers, séjour désolant des ombres sans sépulture longé 
par Énée lors de la catabase du chant VI de l’Énéide, ou encore l’aperçu eschatologique 
de l’au-delà offert à Ulysse par l’épisode de la nekuia au chant XI de l’Odyssée : 

Ici se trouvait le cadavre de Coya, à peine identifiable par son fils lui-même, tant les soucis et le 
jeûne forcé, plus encore que la mort elle-même, l’avaient rendu méconnaissable. Les lèvres 
entrouvertes, elle semblait parler à Puma : « Mon fils, ne pleure pas ma disparition : la mort, que 
j’ai tant souhaitée de mon vivant, a enfin mis un terme à des maux extrêmes, cruelle en cela 

 
21 Ibid. p. 340. 
22 Ibid. V, 16, p. 342. 
23 Cette conjunctio très attendue est figurée comme une étreinte, produisant une réaction si violente que la 
mort survient immédiatement : « Yllapa père (le dauphin son fils porte encore le nom du roi), qui vivait ses 
derniers instants, tourna le regard vers le seuil de sa chambre et aperçut Puma. Alors, levant les bras en un 
mouvement très lent, il le fit approcher de son lit et l’étreignit. Dans cette dernière étreinte, son cœur se 
dilata sous le coup de cette joie inattendue, et, le corps exténué par sa longue maladie, paisiblement, comme 
s’il s’endormait, comme une lampe manquant d’huile, il rendit son âme au ciel » (Ibid. V, 14, p. 331). 
24 Ibid. 



6 
Valérie WAMPFLER 

seulement qu’elle est survenue bien lentement alors que je l’invoquais ardemment. »  
Mais Puma n’entendit pas ce que la morte semblait lui dire, il laissa son cœur exhaler une longue 
plainte, et, ce qui constitue habituellement un grand apaisement pour ceux qui restent, versa des 
larmes abondantes émanant du tréfonds de son âme, redoublant de tristesse à l’évocation de toutes 
les qualités par lesquelles sa très chère mère s’était acquis l’immortalité.  
Non loin du corps de Coya gisait Galbarinus, avec ses deux fils, jeunes gens jadis porteurs de 
grandes espérances. La mort l’avait saisi en cet endroit, après qu’il eut longuement prolongé sa vie 
misérable dans ces terres inhospitalières. Il y avait encore bien d’autres dépouilles humaines, 
dépourvues de leur âme25. 

La rencontre de Puma avec les larvae, et notamment avec Coya-Marie de Médicis, 
sa mère défunte, prolonge de manière manifeste l’assimilation du protagoniste à Ulysse, 
que l’on peut observer à plusieurs reprises dans le roman ; en effet, les paroles que semble 
chercher à prononcer Coya26 rappellent la déchirante étreinte qui se dérobe de la mère 
d’Ulysse, Anticlée, tandis que les corps « dépourvus de leur âme » de plusieurs Grands 
précédemment rencontrés au fil du roman, enfin, évoquent toutes les pitoyables 
dépouilles des nobles héros du passé, d’Hector à Pompée. 

 
La Clef de l’érudition : le labyrinthe des significations 

 
L’on constate à travers cet extrait et les suivants comment la « fabrique de l’énigme » 

passe également, chez Morisot, par l’usage de l’intertextualité, qui constitue ainsi une 
sorte de clef supplémentaire ouvrant sur un champ d’interprétations souvent vertigineux, 
à l’échelle de l’ensemble de l’œuvre. L’un des fils conducteurs du roman repose ainsi sur 
des allusions à des œuvres antiques mettant en scène des héros épiques ; la fonction de ce 
procédé est de renforcer la qualification du couple protagoniste, livré à une quête 
initiatique reproduisant les phases de l’œuvre. 

 
Dans cette logique, les personnages secondaires peuvent également être « chargés » 

d’un ou de plusieurs sens venant étayer la métaphore alchimique. Ainsi, c’est dans ce lieu 
qui constitue une sorte de synthèse atroce des loci horribiles de la littérature antique que 
Puma retrouve sa Huaca en compagnie d’une figure qui avait disparu de la narration 
depuis le premier livre, Casana, c’est-à-dire Marie de Rohan, Duchesse de Chevreuse. 
Cette héroïne des coulisses de l’histoire, mêlée à toutes les intrigues politiques de la cour 
de Louis XIII comme de celle de Louis XIV, joue un rôle important dans ce moment du 
récit comme du processus de l’Œuvre. Elle est ailleurs présentée comme une sorte 
d’incarnation de la puissance absolue et universelle de l’amour,  

grâce à une magie naturelle : bien loin de sembler imiter Circé ou Médée, qui avaient 
métamorphosé les hommes en bêtes sauvages, celle-ci d’un simple signe ordonnait à de véritables 
fauves de s’apprivoiser et de se revêtir d’humanité. Sans jamais avoir besoin de formule magique, 
elle suspendait les destinées mortelles d’un simple battement de paupières ; et elle régnait même 
sur le Ciel, lui commandant de faire pleuvoir à son gré des bienfaits sur les uns, des calamités sur 
les autres. Le moindre souffle sortant de ses lèvres vermeilles était promesse de salut pour 
beaucoup, mort annoncée pour quelques-uns. La douce tiédeur des Zéphyrs émanant de sa bouche 
faisait éclore des fleurs. Ou c’était un Notus aux ailes humides, cueillant aux yeux de ses amants 
une rosée de larmes semblable à une pluie. Parfois c’était l’Africus qui se levait, plus violent, 
déchaînant de terribles tempêtes dans des cœurs ensorcelés. Que dire de plus ? Appelait-elle les 
Dieux à descendre du ciel sur la terre, ils obéissaient ; les hommes, elle les élevait au Ciel, à la 
place des Dieux, et ils y vivaient de Nectar, oublieux de leur condition de mortels, commandant 
aux éléments27.  

 
25 Ibid., p. 342-343. 
26 Cette figure ailleurs si bravache apparaît terriblement pathétique en sa mort. 
27 Peruviana, éd. 1645, I, 12, p. 47. 



7 
LA RUINE DE SATURNE

Cette nouvelle Vénus n’apparaît donc qu’au début et à la fin du roman, dans des 
épisodes qui scandent le commencement et le terme de l’influence de Pusara-Richelieu 
sur les destinées du royaume : au moment de son exil en 1626, suite à sa responsabilité 
dans la conjuration dite de Chalais ou d’Ornano, elle impute à Pusara et à Yllapa la 
volonté d’éradiquer désormais toute beauté et tout esprit – métaphoriquement, la noblesse 
de sang et de robe – de la Cour28. C’est en effet après la mort de Taruca-Luynes, premier 
époux de la Duchesse et premier favori de Louis XIII, que se développe la politique de 
mise à l’écart des Grands insufflée au souverain par son nouveau mentor, mettant fin à la 
quasi-dévotion dont jouissait la flamboyante courtisane :  

Casana ne plaisait pas seulement à Yllapa, mais tous sur terre, hommes et femmes, sans qu’aucun 
fût distingué, la poursuivaient de leurs assiduités. Pour certains, c’était dans le but d’essayer 
d’obtenir, par son entremise, quelque faveur d’Yllapa ou de Taruca. Les autres étaient quasiment 
pétrifiés d’une dévotion hypnotique envers son immense beauté, et ne la quittaient pas d’un doigt, 
persuadés de mourir si jamais ils s’éloignaient de l’objet de leur passion. Le peuple, parce qu’il est 
encore plus superstitieux, l’adorait absolument comme une incarnation de la déesse Vénus, lui 
adressant des prières sacrées : à tel point qu’un jour, alors qu’elle avait quitté la ville et que des 
pluies imprévues avaient inondé les champs alentour et les moissons déjà presque mûres, on avait 
cru que la sérénité des cieux ne reviendrait pas tant qu’elle-même ne serait pas de retour dans la 
ville. C’est pourquoi il fut décidé par un plébiscite de dépêcher auprès d’elle les Tribuns du peuple, 
pour la prier instamment de bien vouloir mettre fin à son absence et de rendre sa personne à la ville 
déjà pratiquement ruinée. On obtint gain de cause et on nota que dès qu’elle s’approcha, les nuages 
peu à peu se dispersèrent, les averses cessèrent, s’apaisèrent les vents, et que le soleil lui-même, 
par amour de cette merveille, daigna retirer des nuages son visage jusqu’alors tout pâli du désir de 
la voir revenir. Le peuple décida alors d’ériger des autels à sa divinité, avec cette inscription : « À 
la déesse Casana, pour avoir sauvé les citoyens ». Mais le Sénat s’y opposa, et avec lui les prêtres 
auxquels seuls il était permis de créer de nouveaux dieux ; on concéda alors au peuple mécontent 
d’élever des autels « à la Sérénité retrouvée », si cela lui faisait plaisir, et de se souvenir un peu, 
au milieu des prières adressées à cette déesse, de Casana29.  

L’épisode, qui érige Casana en quasi-divinité responsable de l’Harmonie cosmique – en 
un temps désormais révolu puisqu’après la mort de Taruca, « [voyant] vaciller et décroître 
(sa puissance) au fil des jours », elle résout d’éliminer Pusara « qui avait remplacé Taruca 
auprès du Roi », et que c’est ce complot qui cause sa perte –, n’est pas sans évoquer l’exil 
d’Astrée qui, d’Ovide à Agrippa d’Aubigné, sanctionne le début de l’âge de fer30. 
Implicitement en effet, le départ de celle que le peuple associait à la Sérénité ne peut 
qu’engendrer le chaos, dont la responsabilité incombe à Pusara31. Après la mort de celui-
ci, le retour d’un âge d’or est possible, sur l’accomplissement duquel veille Casana-
Vénus : de fait, dans la métaphore alchimique qui se superpose à l’affabulation du récit 
historique, c’est parce qu’elle est dite « serena » qu’elle revient pour accompagner cet 
épisode de la « passe périlleuse » de la Citrinitas précédant l’achèvement de l’Œuvre, la 
douceur étant essentielle dans cette phase afin de maintenir le régime stable (également 
mis en scène dans la suite du récit) qui permettra le bon accomplissement et donc la 
réussite du processus. De ce point de vue, on peut également avancer l’hypothèse – au 
risque de paraître nous égarer dans le labyrinthe des significations – que cette « Marie » 

 
28 Ibid., p. 46 : « En tout autre lieu de la terre tu pourras connaître une vie meilleure et plus sûre qu’à Cusco 
(Paris), car Yllapa comme Pusara y ont déclaré une guerre sans merci aux beaux hommes et aux belles 
femmes. Cette hargne traverse les frontières jusque dans les Provinces. » 
29 Ibid., p. 49-50. 
30 Ovide, Métamorphoses, I, 149-150 : “Virgo caede madentis / Vltima caelestum terras Astraea reliquit. » 
Juvénal, Satires, 6 : « Paulatim deinde ad superos Astraea recessit. » L’image de « la Justice fuitive » se 
retrouve chez Agrippa d’Aubigné (Les Tragiques, La Chambre dorée, v. 34) pour marquer la « misère » de 
l’État engendrée par les fratricides guerres de Religion.  
31 Un autre épisode le montre en nouveau Phaéthon, dont l’hybris menace l’équilibre cosmique. Voir 
Memento Marie – Regards sur la Galerie Médicis de Rubens, op. cit. 



8 
Valérie WAMPFLER 

évoque Marie la Juive, dite aussi la Prophétesse, alchimiste de l’époque hellénistique qui 
selon Zosime de Panapolis inventa plusieurs appareils de cuisson, et notamment le 
principe de ce qu’on appela ensuite le « bain-marie », permettant une cuisson douce et 
constante32. 

 
La longueur de toute la scène dans la vallée de Puna souligne l’importance de ce qui 

se joue, et va se jouer à travers ces retrouvailles uniques de Puma et Huaca, plus attendues 
qu’aucune autre dans le roman : il s’agit d’un moment suspendu33 de félicité, mais qui 
n’est encore que prélude et non fin en soi ; autrement dit, le « jaunissement » annonce, 
par sa ressemblance, l’or de l’accomplissement, mais ne doit pas être confondu avec 
celui-ci :  

The final goal of practice is not a temporary or accidental yellowing, but citrination of another 
kind – the radical transmutation of base metal into a lasting gold. In this context, the value of an 
intermediate colour stage depends on its transience, as a temporary marker soon to be superseded 
by newer, better colours and forms. Achieving a durable yellow too early would bring the quest 
for transmutation to a premature end34. 

La véritable fin – les « noces chimiques » qui produiront la Pierre, quintessence de la 
matière transformée – est encore suspendue au périlleux retour. La joie intense procurée 
par cette apparente réussite d’une si longue quête doit donc être tempérée, de crainte de 
verser dans une hybris qui ferait échouer toute l’entreprise. Si l’on entend l’avertissement 
induit par le cadre référentiel le plus évident de cet extrait, à savoir le mythe d’Orphée 
échouant à ramener sa bien-aimée Eurydice des Enfers vers le monde des vivants, Puma 
investi de cette fonction de psychopompe ou psychagogue va devoir convoquer toutes les 
vertus nouvelles acquises au cours des épreuves qu’il a surmontées au fil du roman : 
maîtrise et tempérance, prudence et confiance, patience et humilité enfin35 – toutes 
qualités qui sont également celles de l’artisan de l’Œuvre.  

 
32 Cette invention permettait de transmettre la chaleur aux cornues par l’intermédiaire d’un bain de sable 
ou de cendres. Le premier usage du terme Balneum Mariae date du début du XIVe siècle, dans le Rosarium 
d’Arnaud de Villeneuve (R. Patai, The Jewish Alchemists : a history and source book, Princeton University 
Press, 1995, p. 62 ; voir les pages 60 à 80 consacrées à Marie la Juive). Cf. M. Berthelot et C.-E. Ruelle, 
op. cit. ; au ch. III, 1, 4 de ce volume, Zosime donne une description du « fourneau de Marie, celui dont 
Agathodémon a fait mention, en ces termes : “Or voici la description de la classe des kérotakis destinées 
au soufre mis en suspension. Prenant une coupe, fais(-y) des divisions, c’est-à-dire fais avec une pierre une 
entaille centrale et circulaire dans le fond de la coupe, afin d’y engager à la partie inférieure une saucière 
de dimension correspondante. Dispose un vase mince de terre cuite, ajusté et suspendu à la coupe, retenu 
par elle dans sa partie supérieure ; et s’avançant vers la kerotakis de fer. Dispose la feuille (métallique) que 
tu voudras, conformément à l’écrit, au-dessus du vase et au-dessous de la kerotakis, en même temps que la 
coupe, de telle façon que tu puisses voir à l’intérieur. Après avoir lutté les jointures, fais cuire autant 
d’heures que le dit notre rédaction”». Il est également question des régimes de cuisson en III, 15, 3 ; de la 
kerotakis en III, 24, 6 et III, 57, 2. Voir par ailleurs A.-J. Festugière, La Révélation d’Hermès Trismégiste, 
t. I, 1944, p. 44 ; Jack Lindsay, Les Origines de l’alchimie dans l’Égypte gréco-romaine [Londres 1970] 
trad.  fr. 1986, p. 363.  
33 C’est littéralement ainsi qu’est décrit l’instant où Puma aperçoit Huaca pour la première fois : 
« Bouleversé du tumulte qui se levait soudain en lui, il resta longuement figé dans la même position ; on 
eût cru voir courir une statue sculptée de la main d’un artiste remarquable, comme en suspens, retenue 
immobile par sa seule nature de pierre : son pied droit était soulevé, et seule la pointe de son pied gauche 
le soutenait tout entier. Ses bras étendus en avant maintenaient l’inclinaison de son corps en équilibre, et il 
semblait avancer bien qu’immobile, attachant ses regards avides sur sa bien-aimée » (Peruviana, éd. 1645, 
V, 16, p. 344). 
34 Jennifer M. Rampling, « Citrination and its Discontents: Yellow as a Sign of Alchemical Change », 
Ambix, 71-1 (p. 73-97), 2024, p. 93-94, https://doi.org/10.1080/00026980.2024.2309059. 
35 Il vient justement d’être décrit comme « sachant se contenir, et ne pas outrepasser les limites fixées par 
les dieux » (Peruviana, éd. 1645, V, 14, p. 330). 

https://doi.org/10.1080/00026980.2024.2309059


9 
LA RUINE DE SATURNE

Le principal souci de Puma fut de quitter le plus rapidement possible ces roches nues et ce désert 
stérile, et il inventa ce mode d’action pour lutter contre le fléau mortel de l’atmosphère : ayant tiré 
son épée du fourreau, il exhorta les autres à l’imiter, puis se mit à tailler une haie, coupant des 
branches et abattant des arbustes, et bientôt disposa ce tas de bois en petits fagots qu’il lia avec de 
l’osier flexible. Enfin il suspendit chacun de ces fagots à l’extrémité d’une perche et y mit le feu. 
Il fit alors disposer ces torches enflammées de chaque côté du chemin par lequel Pariacaca offrait 
un passage vers le Pérou, ordonnant de les remplacer par de nouvelles si les premières venaient à 
s’éteindre. Ainsi, l’inclémence de l’atmosphère ayant été adoucie par ces flammes surgissant de 
toutes parts, tous purent rentrer sans danger dans leur patrie, et les cadavres des morts furent 
transportés par les pieds des vivants. On eût dit que c’étaient les âmes, chétives et désincarnées, 
qui portaient les corps, en une sorte de réciprocité de service, tant leur effrayante maigreur avait 
consumé les membres de tous36. 

Les conditions matérielles dans lesquelles se déroule l’expédition annoncent le 
processus de sublimation37 à l’œuvre dans cette dernière phase, ainsi énoncé dans la 
Conclusio et Interpretatio de 1646 : 

Voici que j’en arrive à la fin : par la glace et les neiges qui occupent les montagnes de Pariacaca, 
j’ai entendu « congélation » (coagulatio), et par les feux allumés en ce même lieu, grâce auxquels 
le froid a été brisé, « embrasement » (ignitio).  

L’étrange inversion fonctionnelle des âmes et des corps, et l’état de dissociation et de 
fragilité qui subsiste dans la scène du retour sont peut-être38 l’indicateur du processus en 
cours, les survivants épuisés au point de sembler « des âmes désincarnées » figurant la 
matière sublimée ou “rectifiée” par l’épreuve, supportant encore la matière « morte » ou 
« éteinte » des cadavres-scories : 

Les cadavres de Coya et des autres courtisans qui trouvèrent la mort dans ces terres désertiques 
représentent la « mortification » (putrefactio), c’est-à-dire la séparation des âmes et des teintures, 
de leur corps, qui restent « morts », lorsqu’ils ont perdu leur éclat natif39.  

L’image de la « séparation », ainsi que celle du cortège à proprement parler que 
forment ces élus – Puma, Huaca, Quico, Sauca et Casana, qui incarnent chacun un 
élément déterminant dans le processus alchimique – et anciens damnés purifiés, appellent 
deux nouvelles références. On peut d’abord songer à la résurrection des morts au jour du 
Jugement dernier, en laquelle Luther voit « la signification allégorique et secrète, […] 
d’une extrême finesse », de l’art alchimique : 

De même que dans un fourneau le feu extrait et sépare à partir d’une substance déterminée ses 
constituants divers, faisant jaillir hors d’elle l’esprit, la vie, la sève, la force, tandis que la matière 
sale, les scories restent en bas, telle une carcasse morte et sans valeur, de même Dieu, au jour du 
Jugement, séparera toutes choses par le feu, il séparera ce qui est juste de ce qui est indigne de 
Dieu40. 

De ce point de vue, le Dictionnaire mytho-hermétique de Pernety fournit à l’article 
« Médecine » une grille de lecture certes postérieure, mais qui nous semble 
particulièrement appropriée, de ce passage préliminaire à l’accomplissement final de 
l’Œuvre : 

 
36 Ibid. V, 16, p. 344. 
37 Michael Maier associe sublimation et jaune dans le traité intitulé De duabus viis, humida et sicca, ad 
veritatem artis seu arcis chemicae (Kassel, op. cit. 4° Ms. Chem. 39 [12, f. 67 ro-75 vo], cité par Ulrich 
Neumann, op. cit., p. 326). 
38 Nous concèderons volontiers à de véritables connaisseurs de l’Ars magna le soin d’apprécier si nos 
spéculations sur ces aspects techniques ne sont point par trop romanesques. 
39 Peruviana, éd. 1646, p. 33. 
40 Luther, Propos de table, éd. de Weimar, TR I, 1149, cité par Jean-Claude Margolin dans l’avant-propos 
d’Alchimie et philosophie à la Renaissance, op. cit., p. 8. 



10 
Valérie WAMPFLER 

Laissez les fous chercher notre œuvre, et tomber d’erreur en erreur en le cherchant, ils ne 
parviendront jamais à sa perfection jusqu’à ce que le Soleil et la Lune soient convertis en un seul 
corps ; ce qui ne pourra se faire avant le Jour du Jugement (Morien). On lui a donné ce nom, dit 
Philalèthe, parce que dans cette conjonction parfaite, ou vrai mariage, se fait la séparation des élus 
et des damnés, c’est-à-dire de la terre grossière et impure, appelée damnée par les Chymistes même 
vulgaires, et de la plus pure substance de la matière de la pierre. Cette substance n’est autre que la 
poudre qui monte des fèces et s’en sépare. C’est la cendre de la cendre, la terre extraite, sublimée, 
honorée et élue. Ce qui reste au fond est la cendre des cendres, une terre damnée, rejetée, les fèces 
et scories des corps, qu’il faut rejeter, parce qu’elles n’ont plus aucun principe de vie (Raymond 
Lulle). Alors les éléments se trouveront purs, élevés au-dessus des fixes et resplendissants comme 
le cristal, parce qu’ils seront devenus terre incorruptible, qui ne craindra point les atteintes du feu41. 

Cette « [conversion] en un seul corps », qui, à l’issue du processus de purification, 
constituera le Rebis alchimique, image de la « conjonction parfaite » ou du « vrai 
mariage » du Soleil et de la Lune, est mise en scène dans le roman par l’union finale de 
Puma et de Huaca, qui incarnent depuis le début du récit ces deux principes opposés et 
complémentaires : Huaca est une ancienne prêtresse du temple de la Lune, et du reste 
fréquemment associée à Diane ; quant à Puma, investi guide du cortège, il est ici un avatar 
d’Apollon revenant, à la tête d’une pompe sacerdotale42, de la vallée de Tempé, lieu d’exil 
où il se purifia du meurtre de Python. Un précédent épisode de la Peruviana prépare cette 
identification particulière, mettant précisément en scène le héros dans le rôle du dieu 
solaire terrassant le monstrueux serpent, lors d’une cérémonie d’hommage à sa première 
épouse Cusis-Marie de Montpensier morte en couches43. D’autres extraits du reste le 
montrent portant une couronne semperviridens qui rappelle l’un des attributs du dieu44, 
ou encore possédé par le dieu prophétique après s’être endormi dans son temple45. Par 
ailleurs, l’ingéniosité et la pertinence scientifique du dispositif que Puma invente ici pour 
permettre au cortège de traverser la passe mortelle, ainsi que le recours au feu, confirment 
qu’il incarne le dieu solaire détenteur de la connaissance de toutes les Artes, et notamment 
l’Ars magna qu’est l’alchimie ; avec l’aptitude à maintenir l’équilibre nécessaire à la 
réussite de l’épreuve, c’est également la fonction prêtée à Apollon dans les Noces de 
Philologie et de Mercure : « À la vue d’Apollon, Tempérance de l’air était riante en ses 
étendues sereines46. » Jean-Frédéric Chevalier précise qu’« au terme du processus 

 
41 Antoine-Joseph Pernety, Dictionnaire mytho-hermétique, Paris, Bauche, 1758, p. 286-287. 
42 Réitérée tous les neuf ans par les Delphiens, qui envoyaient dans cette vallée, voyageant à travers les 
passes montagneuses de la région, une troupe de jeunes gens choisis, pour y sacrifier à Apollon.  
43 Peruviana, éd. 1645, II, 3, p. 75 : « Juché sur le dos de cet animal [Python], vêtu d’un habit très sombre 
et le front orné de rayons étincelants, figurant l’astre solaire, il maîtrisait l’allure de son destrier à l’aide 
d’un mors en or, jusqu’au moment où le javelot qu’il tenait dans sa main droite fut dévié et s’enfonça avec 
une grande force dans le cou du monstre : alors le serpent, détendant ses anneaux à plusieurs reprises, 
sembla sur le point de mourir. » 
44 Dans le contexte de cette scène (ibid., IV, 14, p. 257), qui figure la phase de l’Albedo, Puma est 
explicitement assimilé au « lion vert », soit le mercure alchimique activé à l’issue du processus qui vient 
de s’accomplir. 
45 Ibid., V, 11, p. 316-317. À l’issue de cette scène d’incubatio, Puma, sous l’influence du dieu, se met à 
déclamer en vers, par le rostre du dauphin de pierre ornant le bassin proche du sanctuaire où il s’est endormi, 
un poème sur le mouvement du monde aux destinées duquel il préside. Le narrateur ajoute que ce nouvel 
Apollon tente de « ressusciter une inspiration poétique que les malheurs avaient presque foudroyée et 
ensevelie », fulminatam pene et funeratam rebus suis aduersis Poësim reuocauit ad vitam : les deux 
participes renvoient à la double action d’Yllapa-fulmen, dont la trahison l’a foudroyé, et de Pusara, dont la 
haine l’a enseveli (au sens propre du terme, puisqu’il vient alors de sortir du cachot souterrain, véritable 
tombeau, dans lequel le ministre du roi l’avait jeté). 
46 Martianus Capella, Les Noces de Philologie et de Mercure, I, 27, p. 105 (éd. et trad. J.-F. Chevalier, 
Paris, Les Belles Lettres, 2014).  



11 
LA RUINE DE SATURNE

alchimique, Apollon est parvenu à donner au monde la tempérance de l’air, source de 
vie47 ». 

 
À travers cette référence aux jumeaux divins, la scène finale prend une dimension de 

hiérogamie, qui se tient dans une plaine enchantée à l’exact opposé de Puna, un locus 
amoenus48 évocateur des délices de l’âge d’or49. « Il y avait là quantité de fleurs peu 
différentes des roses50 », précise le texte, annonçant la couleur de la phase ultime de 
l’Œuvre qui va s’y accomplir enfin : la Rubedo. Tandis que « la foule [qui accompagnait 
Puma et Huaca], charmée par la douceur du lieu, se disperse, chacun allant à sa guise51 », 
les héros se retirent « dans un espace où poussaient des arbres chargés de lys », ce qui 
confirme la dimension royale de la scène. 

 
La Ruine de Saturne 

 
C’est Saturne qui, dans la hiérarchie des planètes comme dans la mythologie, incarne 

« le premier des dieux52» et le principe même de royauté53 ; il est également présent d’un 
bout à l’autre du processus alchimique, dans lequel il figure le plomb initial, c’est-à-dire 
l’état premier et vil de la matière, aussi bien que le souverain sous le règne duquel renaît 
l’âge d’or terrestre, permis par sa propre transmutation, qui réalise la Pierre : on voit 
comme la métaphore alchimique s’entrelace au mythe antique où Saturne-Cronos incarne 
tout d’abord le souverain d’une harmonie céleste rompue par son hybris à proprement 
parler dévorante et restaurée par son fils, Zeus, qui le détrône et devient le nouveau 
souverain de l’Olympe, où il restaure l’équilibre cosmique. Cependant parmi les hommes, 
la déchéance ou ruina de l’ancien souverain de l’Olympe est transformée en réussite, 
puisqu’il instaure un âge d’or terrestre et un nouveau règne d’harmonie dans le lieu où il 
est venu se réfugier (latere), le Latium. Au risque d’une nouvelle dérive dans le labyrinthe 
des interprétations, cette chute qui est finalement transmutation rappelle celle de l’âme, 
telle qu’elle est racontée par Macrobe dans le Commentaire au songe de Scipion, I, 12, 1-
17 : 

L’âme, fortement attirée par le monde corporel, de plus en plus oublieuse de sa nature pure et 
divine, et « enivrée54 » dans la constellation du Cratère par un breuvage dont elle se délecte comme 

 
47 Ibid., note 363. 
48 En toutes lettres : delectata loci amoenitate turba. 
49 Un traité d’Huginus à Barma, de peu postérieur à la Peruviana, Saturnia Regna in aurea saecula conversa 
(1657), traduit en français par Mr. Pr. Th. An. En 1780, décrit la phase précédant les noces chimiques d’une 
manière assez similaire, quoiqu’en usant d’une autre métaphore (le bain-marie évoqué plus haut), à la 
purification-sublimation figurée par le franchissement de la passe périlleuse du mont Pariacaca au retour 
de Puna : « Avant que de couronner la chasteté de leur amour et de les admettre au lit conjugal, il faut les 
purger soigneusement de tout péché, tant originel qu’actuel, sans quoi il ne résulterait de leur union que des 
fruits impurs et lépreux. Préparez-leur donc un bain doux, dans lequel vous les laverez chacun en 
particulier ; car la femelle, moins forte et moins vigoureuse, ne pourrait pas supporter l’acrimonie d’un bain 
aussi violent que celui du mâle ; elle serait infailliblement détruite. C’est avec le Stibium que vous 
préparerez le bain du mâle ; car tous les poètes ont feint que Vulcain lavait Phoebus dans le Stibium. Quant 
au bain de la femelle, Saturne vous enseignera quel il doit être » (ch. XXVIII, p. 83-85 de l’édition originale 
annotée par le traducteur conservée à la Réserve de la Bibliothèque de la Sorbonne).  
50 Peruviana, éd. 1645, V, 16, p. 345. 
51 Ibid. 
52 Macrobe, Saturnales, I, 7, 14. 
53 Chez Hésiode, les hommes de la « génération d’or », vivant « sous l’empire de Cronos », sont exempts 
de toute activité autre que la souveraineté. De plus Pausanias (6, 20, 1) nous apprend qu’il existait à 
Olympie un collège de prêtres sacrifiant à Cronos qui étaient nommés « les royaux », βασίλαι. 
54 L’ivresse est un manquement à la tempérance, de même nature que l’hybris. 



12 
Valérie WAMPFLER 

des eaux du Léthé55, tombe des hauteurs du firmament étoilé jusque dans les sphères inférieures 
(celles des planètes)56. 

Au fil de sa chute, elle traverse les planètes, et 
non seulement endosse un vêtement en chacune d’elles, […] mais aussi y développe chacun des 
mouvements qui seront les siens dans la pratique. […] Les corps terrestres voient l’âme les 
rejoindre en bas et en mourir, croit-on, lorsqu’elle s’enferme dans la région du périssable et dans 
le séjour de la mortalité. Mais ne t’inquiète pas qu’au sujet d’une âme que nous déclarons 
immortelle, nous parlions si souvent de mort. Car l’âme n’est pas anéantie par sa propre mort, elle 
est étouffée pour un temps, et cet ensevelissement temporaire ne la prive pas du bénéfice de son 
éternité, puisqu’au sortir du corps, quand elle a mérité de retrouver sa pureté en se libérant 
complètement de la contagion des vices, elle est rendue à la lumière de la vie éternelle et rétablie 
dans son intégrité57. 

Au moment où elle passe par la planète Saturne, elle entre dans le signe du Capricorne, 
appelé la « porte des dieux »  

parce que c’est par là que passent les âmes pour regagner le séjour de leur immortalité et les rangs 
des dieux58. 

Cette mention rappelle que dans le récit romain, Janus, le dieu des passages comme du 
chaos primordial, s’associe à Saturne pour faire régner un nouvel âge d’harmonie sur la 
terre.  

 
C’est ainsi que la Citrinitas est aussi appelée « Ruine de Saturne » parce que, tout en 

rappelant le péril induit par l’hybris, elle signifie qu’une chute peut se transformer en 
réussite. Tandis que les courtisans injustement déchus et exilés reviennent en triomphe 
dans leur patrie, le couple princier privé à deux reprises de son « véritable mariage59 » 
voit celui-ci enfin consacré par la profusion de lys mêlés aux roses inclinées sur leur 
couche, qui, rappelant la prophétie délivrée par le motto « RIEN NE NOUS UNIRA SINON LES 
LYS » gravé sur le pendentif offert par Puma à Huaca, figurent l’assentiment royal donné 
par Yllapa sur son lit de mort.  

 
Le roi est mort, vive le roi 

 
Le moment même de cette union60 est décrit en une demi-page à peine, comme si, 

l’essentiel étant accompli, le riant avenir était désormais ouvert à tous les possibles ; de 
fait, l’identité du « roi à venir » n’est à aucun moment précisée par Morisot, même si l’on 
a vu métaphoriquement la figure du Dauphin Louis XIV apparaître un peu auparavant 
dans le récit : dans la mesure où celui-ci n’est encore qu’un enfant d’à peine cinq ans, il 
paraît difficile de voir son identification précise dans ce qui est plutôt une représentation 
allégorique du statut de Dauphin, incarnation de l’amorce d’un nouveau cycle, du 

 
55 Cette ivresse rappelle celle des matelots d’Ulysse séduits par les plaisirs sensuels offerts chez les 
Lotophages, et s’abandonnant à l’oubli procuré par le Lotos. 
56 Raymond Klibansky, Erwin Panofsky et Fritz Saxl, Saturne et la mélancolie. Études historiques et 
philosophiques : nature, religion, médecine et art, Paris, Gallimard, [1964] 1989, p. 238. 
57 Macrobe, Commentaire au songe de Scipion, I, 12, 13-16. 
58 Ibid., I, 12, 2. 
59 Le premier mariage a lieu dans la nuit du 2 au 3 janvier 1632 à Nancy, il est annulé par Louis XIII le 
5 janvier 1634 et célébré une nouvelle fois à Bruxelles quelques jours plus tard, puis enfin en France, par 
l’archevêque de Gondry, le 25 mai 1643, après sa ratification officielle par Louis XIII le 6 mai, soit huit 
jours avant la mort de ce dernier (voir Christian Bouyer, Gaston d’Orléans, Le Frère rebelle de Louis XIII, 
Paris, Pygmalion, 2007, p. 93). 
60 Que l’on pourrait résumer en un vers de Théocrite : « Ils s’aimèrent, […], et firent revivre l’âge d’or de 
l’humanité » (Idylles, XII, v. 15). 



13 
LA RUINE DE SATURNE

renouvellement du pouvoir. Car ce qui compte ici est l’achèvement en soi du processus 
qui va initier une ère nouvelle, espérée de tous à l’issue des troubles qui ont marqué le 
règne d’Yllapa-Louis XIII.  

 
Le discours de revitalisation construit par la Peruviana à ce moment précis de 

l’histoire est en tout point comparable à celui que Virgile, au seuil d’une ère augustéenne 
issue d’un siècle de guerres civiles, suggère dans l’« Églogue à Pollion » du chant IV des 
Bucoliques : l’instance auctoriale y prend les accents d’un Vates, montrant ainsi la 
connivence de Virgile avec les mystères sacrés, pour annoncer le retour de l’âge d’or à 
l’occasion de la naissance d’un enfant prédestiné. On s’est beaucoup interrogé sur 
l’identité de cet enfant dans l’intention de Virgile, mais une réponse historique semble 
aujourd’hui, au regard des réflexions anthropologiques, assez vaine : cet enfant 
correspond à une figure récurrente dans les grandes civilisations, que Carl Gustav Jung 
nomme le Puer Aeternus, archétype de l’enfant divin, principe universel de régénération, 
« symbole de l’éternel renouveau des énergies vivantes et cosmiques61 ». Il incarne l’idée 
d’un âge d’or qui revient à travers l’épaisseur du temps, au fil des aléas de l’histoire, en 
vertu de la logique énantiodromique qui, depuis Héraclite, fonde la vision antique de 
l’univers.  

Dans les dernières années du règne de Louis XIII, des contemporains de Morisot 
composent également des poèmes prophétiques où la naissance du Dauphin est associée 
à cette idée de nouveau cycle ; l’enthousiasme chrétien d’un Gabriel du Bois-Hus – qui 
se dit pourtant hostile aux horoscopes, « arts d’enchantements et de charmes », et préfère 
du reste les vers français au latin, par lequel Rome « semble encore vouloir triompher des 
Gaulois62 » – va jusqu’à comparer la naissance de Louis XIV à celle du Christ, en 
soulignant la vertu particulière de revitalisation portée par l’enfant royal :  

Il semble en ce jour ravissant  
Qu’avecque mon Prince naissant  
Tout le monde se renouvelle63. 

Dans Le Miroir du destin, v. 2592-2594, s’adressant au « mignon céleste », il l’exhorte 
en des termes qui évoquent la fonction de panacée universelle qui est aussi celle de la 
Pierre :  

Ne fuyez pas l’Europe en ce triste équipage  
Où les armes ont mis son teint et son visage,  
C’est vous mon demi-dieu qui la devez guérir. 

Dans l’Avertissement de ce même ouvrage, il évoque une anagramme relevée par un 
homme d’Église anonyme, selon laquelle « le destin du roi est inscrit dans les mots 
mêmes qui désignent ses parents. […] Avec les lettres de “Louis de Bourbon et Anne 
d’Autriche, Roy et Reine de France et de Navare”, on peut en effet écrire “Henry, ton 
dévot fils aura une race d’or, race bénite de Dieu, rare en bonté64” ».  

 
Il n’est rien de si précis dans la Peruviana, même si le couple héroïque formé par 

Puma et Huaca peut sembler propre sinon à incarner, tout au moins à engendrer le concept 
de souveraineté qui réalisera ce riant avenir. C’est du moins ce que laisse entendre 
l’étreinte amoureuse qui clôt cette œuvre alors faite Œuvre :  

 
61 Joël Thomas, Bucoliques, Géorgiques – Virgile, Paris, Ellipses, coll. « Les textes fondateurs », 1988, 
p. 17. 
62 Le Jour des jours, 1641, v. 3351. 
63 Ibid., v. 4107-4109. 
64 Jean-Pierre Néraudau, op. cit., p. 44-45. 



14 
Valérie WAMPFLER 

Ce fut là qu’ils s’unirent, illuminant de flammes nouvelles les torches de leur hymen. Il n’est de 
parole qui puisse assez bien dire les joies de cette nuit, et les amants eux-mêmes, dont l’âme glissa 
dans le corps de l’autre, tous les sens bouleversés en un débordement de sensation, ne peuvent 
exprimer qu’une infime partie d’une si grande félicité. (FIN) 

La fusion des deux corps et esprits en un seul, le Rebis, métaphore anthropomorphique 
de la Pierre, au sein d’une Nature exultante qui célèbre « une sorte de printemps avancé, 
laissant loin derrière lui le morne hiver », symbolise bien l’accomplissement comme la 
finalité de l’Œuvre : la production de la quintessence de la matière est ici signifiée 
littéralement par les tout derniers mots, minimam partem exprimere. 

 
Le choix d’un tel verbe, exprimere, est assurément signifiant, considéré à l’aune des 

révélations de la Conclusio et interpretatio totius operis de 1646 : l’auteur Morisot, 
double du Vates virgilien, s’y met en scène en tant qu’Adepte, c’est-à-dire Magister de 
l’Œuvre ainsi que des deux disciples et amis venus lui rendre visite dans sa demeure 
philosophale (Puma et Quico-Du Fargis, dédicataire de l’opuscule) dont les sept tours 
sont cornues et athanors, afin d’y être initiés par sa sagesse – tandis que le lecteur, à 
travers le nouveau récit qu’il leur fait, accède au sens caché de l’œuvre. Ainsi se 
superposent, à travers la contamination des images, l’aptitude de l’auteur à « exprimer » 
(au sens figuré, c’est-à-dire par ses mots, par le texte codé de la fabula latine) les mystères 
de l’Ars magna, et celle de son avatar fictionnel, Vaquianus, à « faire sortir » – ce qui est 
le sens propre d’exprimere – la quintessence de la matière à l’issue du processus 
alchimique qu’il maîtrise.  

 
Conclusio 

 
On comprend, à travers ce dernier exemple et celui fourni par l’épisode que nous 

avons commenté, à quel point Morisot utilise la spécificité de la forme romanesque dans 
toute sa plasticité et dans toutes ses fibres, si l’on peut dire, pour filer la métaphore textile 
bien connue. Toutefois, c’est une représentation tout à fait singulière et originale que 
trouve dans ce roman l’entrelacs de fils narratifs caractéristique du roman antique, où le 
récit suit généralement plusieurs héros à la fois, dans un foisonnement d’aventures qui 
parfois se recoupent, avec le recours à l’image du « quipou »65 ou « quipu », ou « quipo », 
ou encore « khipu » (qu’on appelle aussi parfois « manipule » dans le récit) : le terme 
quechua, qui signifie « nœud », « compte », et également « nouer », renvoie à un système 
très ancien66 de consignation de données signalé par Inca Garcilaso de la Vega67 dans les 
Commentaires royaux sur le Pérou des Incas68, une source majeure de notre auteur. 
Matériellement, il désigne une pièce constituée de fils de laine ou de coton de couleurs et 
d’épaisseurs différentes, dont le nombre et le nouage particulier sont porteurs de sens : 
on voit aisément comment l’objet en lui-même qu’est le quipou peut constituer une bonne 

 
65 Pour ce sujet, on pourra se reporter à Pierre Déléage, « Les Khipu : une mémoire locale ? », Cahiers des 
Amériques latines, 54-55, 2009, p. 231-240. 
66 Certains de ces objets dont nous disposons pourraient dater de quelques milliers d’années, comme celui 
de la civilisation de Caral, il y a 4 500 ans. 
67 Son véritable nom est Gómez Suárez de Figueroa, né en 1539 et mort en 1616 ; il est le fils d’un noble 
conquistador espagnol, Sebastián Garcilaso de la Vega y Vargas, et de la princesse inca Isabel Chimpu 
Ocllo, descendante de l’Inca Huayna Capac. 
68 La première édition française de cet ouvrage écrit en langue espagnole en 1609 est Le Commentaire 
Royal, ou l’Histoire des Yncas, Roys du Peru ; contenant leur origine depuis le premier Ynca Manco 
Capac, leur Etablissement, leur Gouvernement en paix & en guerre, leurs Conquestes, les merveilles du 
Temple du Soleil… Trad. par J. Baudoin, Paris A. Courbé, 1633, in-4. Ce qui concerne les quipous se 
trouve dans le livre VI, ch. VII à IX, p. 178-185 de l’édition Maspéro, Paris, La Découverte, 1982. 

http://fr.wikipedia.org/wiki/Inca


15 
LA RUINE DE SATURNE

métaphore de la narration romanesque, avec la hiérarchisation de ses fils directeurs et 
subsidiaires, ses interférences, ses nœuds, mais aussi ses « couleurs », procurées par le 
style omnicanens de Morisot, qui passe de la poésie épique à l’élégie, de la satire à la 
didactique, du roman à la comédie. 

Les multiples « fils conducteurs » de l’intrigue (alchimique, historique, romanesque, 
épique, politique) sont entrelacés avec une précision de haute orfèvrerie textile, et c’est 
cet entrelacement qui prodigue le sens, un sens à construire soi-même en grande partie, 
ce qui n’est pas la moindre richesse du texte ; tel est du reste décrit, dans le roman, l’art 
(au sens de science) du quipou, dont les différents tissages fonctionnent comme une Ars 
memorativa : en effet, reposant sur l’association d’idées produite par la disposition 
singulière des nœuds et des couleurs, cette science permet de « délier l’esprit69 » et de 
faire surgir des images et des souvenirs. Le quipou que constitue métaphoriquement 
l’œuvre jouerait ainsi le rôle d’artéfact cognitif, projetant le lecteur érudit auquel 
s’adresse Morisot dans divers cadres référentiels extradiégétiques, et donnant accès à de 
nouvelles appréhensions de l’intrigue. Dans une perspective néoplatonicienne, où 
remémoration et révélation sont étroitement liées, il semble que Morisot ait pu concevoir 
sa forme romanesque comme un tel médiateur, un talisman70 « chargé » par lui-même, le 
Vates, l’Adepte, d’un sens incommunicable par le langage conceptuel et susceptible 
d’être « animé » par le regard et la pensée posés par le lecteur sur ses images fabuleuses 
et obscures.  

 
Ainsi, en offrant son œuvre-talisman à ses deux dédicataires, le Prince et son ami du 

Fargis, en lesquels il projette fictionnellement l’image de ses disciples, Morisot-
Vaquianus se propose d’une certaine manière comme conseiller du pouvoir royal, auquel 
il prétend procurer la « panacée universelle » – qui serait alors une proposition pour 
mieux gouverner, grâce à la compréhension nouvelle, prenant en compte les 
correspondances intimes des êtres et des choses, des ressorts secrets de l’Histoire, permise 
par ce roman et son décryptage. 

 
69 Peruviana, éd. 1645, II, 10. 
70 Il emploie lui-même ce terme de talisman pour désigner deux de ses œuvres (sans préciser lesquelles), 
dans une lettre adressée à Saumaise, datée du 9 août 1648, à Dijon : « La lecture de votre livre Des Années 
climactériques ne m’a fait qu’aiguiser l’appétit, vous représentez mes deux talismans sans me nommer et 
sans les expliquer entièrement […]. J’étais déjà assez las de l’astrologie avant que vous la condamnassiez 
par ce livre, je faisais comme les enfants font, je m’attachais aux fables et aux images, laissant le reste aux 
savants » (Ms Bibl. nat. Paris, F. fr. 23251, fol. 92). 


	La Ruine de Saturne : un épisode de la Peruviana de Claude-Barthélemy Morisot, roman alchimique (1644)
	Introduction : la « fabrique de l’énigme0F  »
	La Passe périlleuse
	La Clef de l’érudition : le labyrinthe des significations
	La Ruine de Saturne
	Le roi est mort, vive le roi
	Conclusio

