Comment ’alchimie vint au roman. Nazari, Verville, Andreae et la
quéte philosophale

Frank GREINER
Univ. Lille, EA 1061 — ALITHILA —
Analyses Littéraires et Histoire de la Langue, F-59000 Lille, France

Dans I’histoire de 1’alchimie occidentale, le XVI® siécle et le début du XVII® siécle
forment un tournant important qui coincide manifestement avec deux faits saillants liés
sans doute de tres pres 'un a ’autre : ’alchimie est alors présentée dans de nombreux
textes comme une clé d’explication universelle I’autorisant a se constituer chez certains
auteurs — les plus connus sont John Dee, Gerhard Dorn, Heinrich Khunrath — en une
véritable pansophie. Par ailleurs du fait méme de sa transformation en un systéme de
pensée philosophique, on la voit intéresser un nombre grandissant de personnes ; non plus
seulement ces adeptes ou ces initiés supposés avoir seuls la jouissance de ses arcanes,
mais un public d’amateurs et de curieux. Ainsi, nous I’avons mis autrefois en évidence, a
propos de la littérature francaise de 1’Age baroque!, I’alchimie, rompant I’autarcie ou la
maintenaient ses premiers adeptes, devint partie intégrante d’une culture €largie et son
symbolisme s’immis¢a dans de nombreux domaines littéraires.

Comme nous le montrerons dans cet article, les fictions narratives jouerent un role
privilégié dans ce processus de transformation de 1’alchimie en une doctrine ambitieuse
capable de donner sens a une vision du monde et de I’humanité et de susciter ainsi I’ intérét
d’un lectorat relativement important. Il ne sera, bien sir, pas possible d’envisager dans
toutes ses nuances cette production romanesque, surtout si ’on envisage en bloc la
littérature européenne. Nous avons donc limité cette enquéte a 1’étude de trois fictions :
les trois songes Della Tramutatione metallica de 1’Italien Giovan-Battista Nazari?, Le
Voyage des princes fortunés du Francais Béroalde de Verville®, et Les Noces chymiques
de Christian Rose-Croix de 1’ Allemand Johann Valentin Andreae®, trois ceuvres qui nous
ont paru intéressantes, pour ne pas dire exemplaires, au moins pour cing raisons. Il s’agit
en effet de textes 1) qui présentent 1’alchimie comme un de leurs principaux, sinon
comme leur principal sujet, 2) qui participent de la fiction, de I’aveu de leurs auteurs ou

' Les Métamorphoses d’Hermés. Tradition alchimique et esthétique littéraire dans la France de [’dge
baroque (1583-1646), Paris, Champion, 2000. Rééd. : Paris, Classiques Garnier, 2018.

2 Nazari, Della Tramutatione Metallica Sogni Tre, Brescia, Pietro Maria Marchetti, 1572 et 1599. La
premicre édition de 1564 est parue chez le méme éditeur sous le titre I/ Metamorfosi metallico et humano
di Gio. Bat. Naz. Besciano nelquale si contengono quattro sogni... Nous nous référons dans cet article a
I’édition de 1572, mais sans nous interdire quelques comparaisons entre les différents états du texte.

3 Béroalde de Verville, L 'Histoire Veritable ou le Voyage des Princes Fortunez, divisee en Illl entreprises,
Paris, Claude de La Tour, 1610.

* [Johann Valentin Andreae] : Chymische Hochzeit Christiani Rosencreiitz. Anno 1458. Straburg, 1616,
S. 1. Nous nous reporterons dans cette étude a la traduction de Bernard Gorceix parue sous le titre : Les
« Noces chimiques » de Christian Rose-Croix en [’'an 1459, dans La Bible des Rose-Croix, Paris, Presses
Universitaires de France, 1970.

Littérature et occulture, programme de recherche publié par Catherine Douzou, Frank Greiner et Sylvain
Ledda.

(¢) Publications numériques du CEREdI, « Actes de colloques et journées d’étude (ISSN 1775-4054) »,
n° 29, 2023-2025.



Frank GREINER

par ses caractéristiques intrinséques, 3) qui peuvent par leur ampleur prétendre au titre de
récit voire de roman®, 4) qui appartiennent a la méme époque (la fin de la Renaissance ou
I’age baroque selon les classifications) et qui peuvent donc représenter ensemble un état
historique de la littérature alchimique, 5)qui appartiennent a des ensembles
géographiques et linguistiques divers et témoignent donc d’un courant d’évolution
transcendant les partages nationaux.

Mes réflexions s’articuleront en trois étapes. J’étudierai d’abord 1’intertexte littéraire
inscrit dans les trois textes de mon corpus pour montrer qu’il refléte des choix
convergents. Je caractériserai ensuite ces textes comme des récits de quéte initiatique en
montrant comment le symbolisme alchimique s’y trouve intégré. Enfin je verrai comment
ces choix formels ont profondément agi sur le contenu méme de la doctrine alchimique
en I’entrainant sur la voie d’une interprétation nouvelle.

Culture alchimique et invention littéraire

La transformation fictionnelle et romanesque de leur science renvoie d’abord a la
question de I’inspiration littéraire des écrivains alchimistes ou, plus concrétement, au
travail d’invention et d’¢laboration de leurs textes mobilisant des modeles et des
références étrangéres a leur univers. Ces mélanges et ces hybridations de la quéte
philosophale et d’une culture qui lui est normalement étrangére forment des données
anciennes, comme le montre par exemple I’emploi de la mythologie gréco-latine dans
quelques traités médiévaux ; mais force est de constater qu’a partir de la Renaissance
—alors d’ailleurs qu’on assiste au développement important d’une exégese alchimique
des textes littéraires — ces métissages sont de plus en plus fréquents®.

Les trois ceuvres que nous avons choisi d’étudier et de comparer sont bien, a cet
égard, exemplaires d’un nouvel état d’esprit. Giovan-Battista Nazari’ écrit ses trois
Songes sur la trame que lui fournissent la Divine Comédie et 1’Hypnerotomachia
Poliphili. Evidemment, il entreméle a ces emprunts littéraires de nombreuses références
a la tradition alchimique : notamment a Bernard Le Trévisan ou au pseudo-Geber, mais
aussi a tout un ensemble d’auteurs dont les noms sont regroupés dans une liste
bibliographique®.

Comme autrefois une étude de I’allemand Vordemann® 1’a mis en évidence, Verville
a calqué le scénario du Voyage des Princes sur une ceuvre de 1’Italien Cristoforo Armeno,

5> Notons que ces trois premiéres caractéristiques sont assez rares dans la littérature alchimique. Nombreux,
en effet, sont les romans baroques, comme Du Vray et Parfait Amour de Martin Fumée, qui comportent
simplement des enclaves alchimiques, ou les traités intégrant ponctuellement un songe allégorique, ou
encore les allégories alchimiques développées tout au plus sur quelques pages.

6 Sur les emplois alchimiques de la mythologie, voir notamment J. Telle, « Mythologie und Alchemie. Zum
Fortleben der antiken Gotter in der frithneuzeitlichen Alchemieliteratur », dans Humanismus und
Naturwissenschaft, éd. R. Schmitz und R. Krafft, VI, 1980, p. 135-154; Fr. Secret, « Alchimie et
mythologie », dans Dictionnaire des mythologies, dir. Y. Bonnefoy, Paris, Flammarion, 1981, t. 1, p.7-9 ;
A. Faivre, Toison d’or et Alchimie, Milan, Arché¢, 1990.

7 Pour un état plus précis de I’intertexte, se reporter a notre article : « L’initiation alchimique de Giovan
Battista Nazari », Bulletin de I’Association d’étude sur I’Humanisme, la Réforme et la Renaissance, n° 41,
1995, p. 9-35 et A. Zenone, « I sogni alchemici di Giovan Battista Nazari », Esperienze letterarie, X (1985),
n® 2-3,p. 81-111.

8 Liste remaniée par I’auteur d’une édition a ’autre. Cf. Il metamorfosi metallico f. 25 v°-27 v° et Della
tramutatione metallica (éd. 1572), p. 134-144.

® E. Vordemann, Quellenstudien zu dem Roman « Le Voyage des Princes Fortunez » von Béroalde de
Verville, Gottingen, A. Schonhiitte und Séhne, 1933. Sur la question des sources, voir aussi I’étude d’Ilana
Zinguer, Le roman stéganomophique. Le Voyage des Princes Fortunez de Béroalde de Verville, Paris,
Honoré Champion, 1993. L’ouvrage issu de notre thése, Les Métamorphoses d ’Hermes..., op. cit., et deux
de nos articles donnent aussi quelques ¢léments intertextuels : voir « Langue occulte et secrets désirs : les



COMMENT L’ALCHIMIE VINT AU ROMAN

Peregrinaggio di tre giovani Figliovoli del re di Serendippo (1557), mais on peut
observer aussi qu’il puise ponctuellement dans diverses autres ceuvres comme Le Roman
d’Alexandre, Les Arrests d’Amour de pseudo-Martial d’ Auvergne, Le Songe de Poliphile
(1499) de Francesco Colonna, les romans rabelaisiens et le Cinquieme Livre (1564), Le
Quatorzieme livre d’Amadis de Gaule (1574) de Jacques Gohory ou les poémes de Jean
Baudouin. Sa dette a I’égard de la tradition alchimique est tout aussi riche puisque 1’on
retrouve dans Le Voyage des références ou des allusions a la Chrysopée (1515) de
Giovanni Aurelio Augurello, a la Clavis Totius Philosophiae Chymisticae (1567) de
Gerhard Dorn, a I’anonyme auteur du /livre de la fontaine (1572) ou encore au
commentaire de Nicolas Barnaud, In aenigmaticum quodam Epitaphium... Aelia Laelia
Crispi (1597).

Paul Arnold!® a montré les troublantes ressemblances rapprochant Les Noces
chymiques et une légende également illustrée par le chant X de La Reine des Fées
d’Edmund Spencer; mais on observe aussi dans son livre des réminiscences
virgiliennes'!, des passages repris a Boccace, peut-étre au Décaméron et certainement au
Filocopo'?. Carlos Gilly dans un article récent évoque aussi la piste de Don Quichotte
pour rendre compte du texte d’Andreae comme d’un « roman chevaleresque alchimico-
critique (« alchemokritischer Ritteroman'? »). On constate au reste que le parcours de
Christian Rose-Croix, s’il recéle un symbolisme alchimique luxuriant ou 1’on reléve des
emprunts a la Table d’Emeraude, a John Dee et probablement a Gerhard Dorn, prend
aussi son sens plein a la lumiére de ses sources religieuses et mystiques. Il apparait ainsi
qu’Andreae a illustré dans son ceuvre des thémes que lui fournissaient les théosophes du
XVI® siecle comme Valentin Weigel ou encore qu’il a congu son récit a partir du théme
biblique du festin nuptial évoqué dans I’ Evangile de Matthieu (22, 1-14) et de Luc (14,
16-24) et dans I’Apocalypse de Jean (19, 6-9).

Quand on fait le point sur ces différentes sources on peut étre frappé d’abord par leur
richesse — dont mon approche sommaire ne rend d’ailleurs pas complétement compte. Le
jeu des différences ne doit cependant pas masquer une tendance commune chez nos trois
auteurs a construire la trame de leurs récits a partir d’une structure récurrente : celle du
récit de voyage ou, plus précisément du récit de quéte, c’est-a-dire d’un voyage
fonctionnant comme une mise a 1’épreuve de ses protagonistes et mobilisant des valeurs
morales et spirituelles. A cet égard les références les plus importantes pour nos trois
auteurs sont pour Nazari, Dante et Colonna ; pour Verville, Cristoforo Armeno et pour
Andreae la parabole des Noces qui intégre bien une forme de dynamisme, puisque son
« argument général est ’invitation divine faite aux hommes dissipés ou récalcitrants a
entrer, volontairement ou non, dans le “royaume” afin de bénéficier de la promesse de
salut'* ».

enjeux de la stéganographie dans Le Voyage des princes de Béroalde de Verville », La Lecture littéraire,
n° 3, Paris, Klincksieck, janvier 1999, p. 15-25 et « Les “sacrez mysteres” du Voyages des princes » (2005),
dans L Enigmatique d la Renaissance : formes, significations, esthétiques, Paris, Champion, 2008, p. 397-
411. On consultera aussi avec profit 1’article de L. Bontemps qui lit le roman de Verville a la lumiére de
Thomas More et de Rabelais, dans « Utopie et alchimie dans L 'Histoire véritable ou Le Voyage des princes
fortunez (1610) de Frangois Béroalde de Verville », MORUS — Utopia e Renascimento, n° 6,2009. Voir en
ligne.

10 Histoire des Rose-Croix et les origines de la Franc-Magonnerie, Paris, Mercure de France, [1955] 1990,
p.211.

"' B. Gorceix, op. cit., p. 48 n. 2.

12 Ibid., p. 78.

3 C.Gilly, «Don Quijote und Rosenkreuz. Die Chymische Hochzeit als “alchemokritischer
Ritterroman” », Recherches germaniques, HS, n° 13, 2018, p. 47-62.

14 Claudia Jullien, Dictionnaire de la Bible dans la littérature frangaise, Paris, Vuibert, 2003, p. 229.


https://www.academia.edu/119933692/Utopie_et_alchimie_dans_LHistoire_v%C3%A9ritable_ou_Le_Voyage_des_princes_fortunez_1610_de_Fran%C3%A7ois_B%C3%A9roalde_de_Verville
https://www.academia.edu/119933692/Utopie_et_alchimie_dans_LHistoire_v%C3%A9ritable_ou_Le_Voyage_des_princes_fortunez_1610_de_Fran%C3%A7ois_B%C3%A9roalde_de_Verville

Frank GREINER

Une variante du récit de quéte

Le récit de quéte impose a la représentation de la science alchimique un ensemble de
caractéristiques que I’on peut ramener a trois points fondamentaux. Son scénario se
rapporte d’abord a I’histoire d’un protagoniste, sujet sur lequel se concentrera 1’attention
du lecteur ; il se déroule comme une succession d’épreuves ou d’aventures ; enfin il
conduit a I’obtention d’un objet, but et gratification de ses recherches. Ces trois
caractéristiques se retrouvent chez nos trois auteurs, mais modulées de manicre
particuliere du fait du théme abordé. Dans la nébuleuse des récits de quéte (quéte
chevaleresque dans I’anonyme Quéte du saint Graal, quéte spirituelle dans Le Mont
Analogue de René Daumal, quéte de soi dans Into the wild de Jon Krakauer...) il faut en
effet accorder une place a part a la quéte alchimique, d’abord parce qu’elle reléve de la
logique de Iinitiation et se caractérise par son ésotérisme'® — je laisserai de coté ces deux
traits spécifiques que j’ai déja abordés —, mais aussi, et ce sera le point qui retiendra ici
toute mon attention, parce que, par sa polysémie, elle trouble nos repéres habituels en
liant ensemble, de maniere singuliere et quelque peu déroutante, ce qui reléve de I’objectif
et du subjectif, du moral et du physique, du concret et de 1’abstrait, de I’intérieur et de
I’extérieur.

L’acteur de la quéte philosophale fait chez nos trois auteurs 1’objet d’une
représentation marquée par la subjectivité. Dans les textes de notre corpus le récit est
men¢ par un narrateur homodiégétique qui, dans deux cas sur trois, conte des aventures
ou il joue le rdle de protagoniste.

Le narrateur et héros imaginé par Nazari s’exprime a la premicre personne et se
présente comme un doublet de I’auteur : a partir de 1’édition de 1572, les titres des
chapitres le désignent comme « L’Autore». Celui-ci se glisse dans le role d’un
personnage désigné comme un pelerin (peregrino) dont le voyage s’effectue dans un
monde imaginaire, dans le cadre de trois réves successifs ou des Nymphes et 1’adepte
Bernard Le Trévisan lui servent successivement de guides.

On retrouve une configuration similaire dans Les Noces Chymiques ; avec cette
différence que leur véritable auteur, J. V. Andreae donne ici la parole au mystérieux
Christian Rose-Croix. Celui-ci s’exprime a la premiére personne des les premiéres lignes
d’un récit dont la tonalit¢ dominante est celle de la confidence prometteuse d’un initié
ayant bénéfici¢é d’une importante révélation. Bientdt on apprend qu’il a 1’age d’un
vieillard, ce qui ne I’empéche pas, comme L Autore des songes nazariens, de se trouver
dans la situation d’un prosélyte devant se soumettre avec humilité a la dure discipline que
lui imposent ses maitres.

Dans le « Frontispice » ouvrant son ceuvre. Verville dévoile le caractere personnel
de son entreprise romanesque ou il faudrait voir des « feintes veritables'®» riches
d’allusions a ses amours avec une belle inconnue. Ainsi il déclare étre le principal sujet
de son histoire : « Je seray le sujet & le Heraut de mes gestes, & savourant ma vie, je la
dilateray a mon gré en ces beaux projects'’. » Posture complexe qui peut conduire
Verville a se démultiplier en plusieurs personnages. A cet égard, il faut sans doute voir
simplement dans le narrateur du Voyage ’un de ses représentants les plus explicites. Il
apparait ainsi au début de son roman dans un groupe de pélerins en quéte de la nymphe
Xyrile (anagramme d’Elixir). Mais a la différence de ce que ’on voit dans les récits de
Nazari et Andreae, il se distingue par son statut de personnage secondaire. Il apparait ainsi

15 Voir particuliérement sur ce point notre article : « Les “sacrez mysteres” du Voyages des princes »,
art. cité.

16 Op. cit., p. 3.

7 Ibid., p. 4.



COMMENT L’ALCHIMIE VINT AU ROMAN

comme un témoin des faits et gestes des principaux acteurs du Voyage : les princes
fortunés et I’Empereur.

Il faut remarquer a propos de cette commune insistance sur 1’ancrage subjectif de
I’action qu’elle permet de déplacer I’accent de la dimension concréte et physique du
travail alchimique sur sa dimension morale. Ce qui semble compter désormais, dans ce
mode de représentation, ce sont moins les aspects techniques d’opérations a mener au
laboratoire que I’attitude ou 1’état d’esprit de celui qui recherche un secret de fabrication.
Les deux aspects ne sont pas d’ailleurs toujours opposés et plusieurs écrivains alchimistes
comme Dom Belin font volontiers des personnages de leurs fictions des représentants
symboliques de substances chimiques'®. Parmi nos trois auteurs, Verville joue
explicitement sur cette ambivalence, comme le montrent, par exemple, les noms des trois
princes fortunés (Cavalirée [anagramme d’eau claire], Fonsteland [sel fondant],
Vivarambe [vrai baume]) ou encore le nom de I’amante de I’Empereur, Etherine, qui fait
allusion au principe subtil de 1’éther.

Le déroulement du scénario de quéte suit dans les trois textes des itinéraires aux
¢tapes bien marquées et toujours associées a des valeurs morales, religieuses ou
spirituelles. Le récit de Nazari s’articule en trois songes obéissant explicitement au
schéma progressif d’un itinéraire de perfection. Les arguments placés au début de chacun
d’entre eux permettent de bien préciser leur contenu : le premier des réves est donné
comme une dénonciation de la vaine alchimie artificielle, se nourrissant de chimeres et
aiguillonnée par la cupidité ; le second, comme une illustration de la bonne alchimie,
foncierement désintéressée et concue sur le modele scolastique de I’ Art imitateur de la
Nature ; le troisieéme introduit le lecteur dans le secret de la fabrication de la vraie pierre
des philosophes qui doit assurer a son possesseur une quasi immortalité. Le parcours du
peregrino se conforme aux grandes lignes de ce programme, puisque dans une
topographie apparemment inspirée de 1’Enfer et du Purgatoire de la divine comédie, on
le voit se méler d’abord a une foule de mauvais alchimistes' que leur folie guide vers
leur perte, franchir un fleuve avec 1’aide d’un vieux nocher, puis suivre le chemin d’une
réforme morale le menant finalement au sommet d’une montagne. La, sous le voile d’une
parabole, Le Trévisan s’appréte a lui révéler enfin les secrets du Grand (Euvre, quand un
coup de tonnerre retentit et I’arrache a son réve.

Comme nous le disions a propos de leurs sources, Les Noces chymiques peuvent se
comprendre a la lumiére du théme des noces mystiques développées dans Matthieu, Luc
et I’Apocalypse. Pour construire son récit, Andreae a procédé par contamination et
amplification des données fournies par cet intertexte, a partir duquel il a ¢laboré la trame
générale de son roman. Christian Rose-Croix au début de son histoire se trouve dans une
situation semblable a celle du prophéte de 1’ Apocalypse recevant la visite d’un ange. Il
est convié avec plusieurs autres personnes a des noces royales et a un festin. Mais cette
invitation, pour étre pleinement méritée, appelle préalablement une série d’épreuves
¢talées sur sept jours (les conditions imposées aux convives pour participer au repas des
noces sont surtout évoquées par Luc [14, 25-34]). Au cours de cette semaine de
tribulations, Christian Rose-Croix connait d’abord quelques succes ; mais son itinéraire
s’achéve par une note sombre : on apprend qu’il « est retourné dans sa patrie?® ». On
pense ici au verset de Matthieu (22, 14) concluant la parabole du festin nuptial : « Car
beaucoup sont appelés, mais peu sont élus. »

18 Voir Les Aventures du philosophe inconnu en la recherche et en l'invention de la pierre philosophale.. .,
Paris, E. Danguy, 1646. Rééd. : Paris, Bibliotheca Hermetica, 1976.

19 Notons que dans I’Enfer dantesque les alchimistes sont des faussaires comme dans le premier songe de
Nazari. Cf. XIX, 119, Griffolino, et XXIX, 137, Capocchio.

2 0p. cit., p. 125.



Frank GREINER

Dans Le Voyage des princes les références chrétiennes cedent le pas a la
représentation d’une quéte amoureuse dont la structure et le dessein général doivent a la
tradition du récit courtois, telle qu’elle s’est illustrée chez Guillaume de Lorris ou René
d’Anjou, ou a son interprétation humaniste et moderne, par exemple dans Le Songe de
Poliphile. On ne pourra donner ici que les grandes lignes d’un ensemble complexe en
distinguant plusieurs groupes de personnages : les trois princes (I’ainé se nomme
Cavalirée, le second Fonsteland, le cadet Vivarambe) qui, parcourant le monde pour
parfaire leur formation, ne tardent pas a rencontrer et a courtiser trois princesses ; ensuite,
I’Empereur de Glindicée en proie a une passion malheureuse pour la princesse Etherine ;
enfin, le narrateur, chroniqueur des aventures de ces différents personnages, mais engagé
lui-méme dans la recherche de la nymphe Xyrile. L’action peut se diviser elle-méme en
deux temps : le temps de la quéte et des voyages s’étalant sur la premiére moiti¢ du roman
et restant déceptive et le temps du jugement auquel sont conviés tous les personnages
pour le grand Anniversaire d’Amour (le 1° mai). L’action s’enferme désormais entre les
murs de I’Hermitage d’honneur, sorte de nouvelle Théleme et société d’initiés dirigée par
des fées, ou, durant deux semaines, chacun des amants doit manifester I’excellence de ses
sentiments au cours de difficiles épreuves.

Il est remarquable de constater que la dimension explicitement morale de ces
voyages ne s’impose pas seule, mais comme en surimpression de leurs référents
alchimiques. La chronologie de nos trois récits comme leur univers spatial favorisent leur
fonctionnement polysémique. Si Andreae choisit de diviser les aventures de Christian
Rose-Croix en sept jours, c’est, comme 1’a bien montré Bernard Gorceix, en prenant soin
de les situer « durant la semaine sainte et la semaine de Paques », parce que durant ces
sept jours, le Christ est mort sur la croix, sous le poids des péchés du monde », avant de
ressusciter « le troisiéme jour, aprés avoir été mis dans le sépulcre?' ». Mais I’on ne peut
aussi s’empécher de penser que ce septénaire revet une valeur alchimique et fait écho aux
spéculations des adeptes évoquant parfois une semaine philosophique dont chaque jour
correspondrait & une étape de I’ceuvre??. On trouve ce méme symbolisme dans la seconde
moiti¢é du Voyage des Princes tout entiere scandée par les déplacements d’un des
personnages — I’Empereur — a travers un palais dont les sept parties correspondent a des
étapes du processus alchimique. La méme ambivalence se retrouve dans le traitement des
expériences et des épreuves auxquelles sont confrontés les personnages. Nazari, pour
illustrer certaines phases du processus alchimique, notamment la mortification de la
materia prima devant préluder a sa régénérescence, dépeint les tourments réservés aux
damnés ou aux pénitents de I’Enfer et du Purgatoire dantesques?. Pour évoquer
¢galement le méme processus Andreae représente la mort et la renaissance de sept figures
royales dans une scéne ou I’on peut voir aussi un symbole de la passion du Christ, source
de la nouvelle vie?*. Comme le montre 1’imagerie employée par Verville ou le titre du
livre d’Andreae, le jeu des sympathies et des antipathies réglant I’association ou la
séparation des substances chimiques peut étre aussi congu sur le modele des relations
entre les deux sexes et étre envisagé a la lumiére d’une philosophie de 1’amour.

L’objet de la quéte philosophale vaut évidemment lui-méme dans ces récits par son
ambivalence. Que cherche-t-on exactement ? Sans doute, comme 1’aura suggéré notre

2L Op. cit., p. XLIX. J.-F. Alizon observe pour sa part, 4 propos du méme nombre, qu « avant de rédiger les
Noces, Andreae avait traduit le Freudenspiegel des ewigen Lebens (Frankfurt, 1599) de Philipp Nicolai
[...]livre [qui] retrace les sept étapes spirituelles, par lesquelles Dieu conduit le chrétien a la régénération. »
dans « De I’augustinisme a la théosophie », Recherches germaniques, HS, n° 13, 2018, p. 118.

22 Voir par exemple M. Maier, Septimana philosophica, Francfort, Lucas Jennis, 1620.

2 Op. cit.,voir par exemple Sogno secondo, cap. 17, 22, 23 et passim.

24 Op. cit., éd. B. Gorceeix, p. 93 et p. 94 note 1.



COMMENT L’ALCHIMIE VINT AU ROMAN

approche, pas seulement une recette de laboratoire. Ainsi, avant le dénouement de ses
Songes, Nazari juxtapose deux séquences participant respectivement de 1’alchimie et de
la philosophie morale? : la premiére nous conduit en compagnie de son peregrino dans
la salle principale d’un chateau ou il assiste émerveill¢ a la naissance de deux homoncules
symbolisant 1’obtention de 1’¢lixir, la seconde a la découverte d’une statue représentant
Hercule armé d’une massue et dressé sur un piédestal ou I’on distingue le chien Cerbere.
Aprés un moment de réflexion le voyageur découvre le sens caché de cette figure (un
embléme représentant la vertu placée sur le socle de la philosophie, celle-ci étant
symbolisée par le monstre gardant I’entrée des enfers?®). Nul doute que le rapprochement
de ces deux scenes n’a pas été le fruit du hasard, mais que I’auteur a eu le dessein de les
mettre en résonance pour souligner la victoire morale inhérente a la réalisation de I’opus
alchimicum. De méme les « habits tout brodés d’or, et décorés de fleurs magnifiques » et
« la toison d’or semée de pierres précieuses®’ » qui, dans la Quatriéme journée de leurs
aventures, sont remis a Christian Rose-Croix et ses compagnons, ont une double
signification spirituelle (la robe nuptiale pour la plupart des Péres de 1’Eglise symbolise
la foi animée par la charité?®) et alchimique (la toison d’or est un symbole de la chrysopée
ou encore de 1’obtention de 1’élixir?®). L objet de la quéte philosophale dans Le Voyage
des Princes est marqué par les mémes hésitations. Pour L’Empereur, sans doute, le
personnage le plus important de ce roman, cet objet est celui de son désir amoureux pour
Ethérine ; mais leur relation n’est pas seulement & comprendre sur un plan érotique et
courtois, il reléve de ’alchimie, parce qu’on peut voir dans les deux personnages une
représentation du principe subtil et volatil du mercure que cherche a fixer le principe
masculin du soufre.

Vers un nouveau concept de I’alchimie

L’insertion de ’alchimie dans le récit de quéte est donc allée dans le sens d’une
hybridation ou d’un mixage systématique entre différents niveaux de sens, comme pour
I’enrichir de référents et de valeurs nouvelles autrefois étrangeres a son domaine de
compétence. Le résultat de ce travail d’adaptation a évidemment ¢été riche de
conséquences sur le plan de sa conception. Nazari, Verville et Andreae nous disent
unanimement que I’alchimie ne saurait étre comprise de maniére trop restrictive comme
une technique appliquée a la transformation des métaux (la chrysopée). A ces

2 Op. cit., p. 150-151.

26 «[...] quella figura o statua, significava virtu collocata sopra il vero fondamento del fermo piedestale
di filosofia, dismostrata per il cane cerbero. » Ibid., p. 151. 11 est intéressant de noter aussi que la figure
d’Hercule au Moyen Age et a la Renaissance est traditionnellement donnée pour une représentation du
Christ. Voir sur ce sujet la notice de G. Padoan, dans Enciclopedia dantesca, Roma, Istituto della
Enciclopedia italiana fondata da Giovanni Traccani, [1971] 1984, t. 11, p. 718.

27 Op. cit., p. 83.

28 Augustin Calmet affirme que c’est le sens retenu par la plupart des Pére de 1’Eglise. Il renvoie a Tertullien,
Origene, Grégoire de Nazianze et Jean Chrysostome. Dans Commentaire littéral sur tous les livres de
I’Ancien et du Nouveau Testament. L’Evangile de saint Matthieu, Paris, Emery, Saugrain, Pierre Martin,
1725, p. 472.

2 Signalons, parmi les compatriotes contemporains d’Andreae, trois auteurs faisant un rapprochement
explicite entre la chrysopée et la toison d’or dérobée par Jason : Salomon Trismosin (Aureum vellus, oder,
Guldin Schatz und Kunstkam[m]er..., Rorschach am Bodensee, 1598), Guillaume Mennens (De Aureo
Vellere, sive Sacrae Philosophiae, Naturae & Artis admirabilium libri tres, Anvers, G. Bellerus, 1604) et
Michel Maier (Arcana Arcanissima, hoc est Hieroglyphica Graeca, Oppenheim, vers 1610 ; Symbola
Aureae Mensae, Francfort, Lucas Jennis, 1617). L’expression « aureum vellus » n’apparait que dans le titre
du premier de ces deux traités, alors que ses relations avec 1’alchimie font I’objet d’une longue exégése
dans le second. Michel Maier voit dans la toison d’or le symbole d’une alchimie médicale. Sur I’histoire
alchimique de ce motif, voir Antoine Faivre, Toison d or et Alchimie, Milan, Arche edidit, 1990.



Frank GREINER

significations possibles ils en ajoutent d’autres que le médium du roman pouvait exprimer
mieux que le traité puisqu’il permet de placer ’accent sur le cadre existentiel de la
connaissance humaine et donc d’insister sur ses aspects philosophique, moral, religieux.
Mais les trois points de vue de nos auteurs ne sont évidemment pas synonymes, tant il est
vrai que leur interprétation de 1’alchimie inclut une grande part de liberté.

Nazari associe étroitement pratique alchimique et code moral dans les aventures de
son peregrino que, de manicre significative, leur titre de 1564 désigne comme une
métamorphose meétallique et humaine (/I Metamorfosi Metallico et Humano). Ce
rapprochement entre les deux versants intérieur et extérieur de la quéte philosophale
n’autorise pas cependant a penser qu’il soit le promoteur d’une alchimie spirituelle. Il
faut comprendre que, de son point de vue, le processus de I’ceuvre appelle I’emploi d’une
technique rigoureuse, mais que ce labeur, pour étre pleinement efficace, doit s’associer a
une éthique. Mais la relative originalité des trois songes ne se trouve pas seulement dans
la formulation d’un code moral associ¢ au travail alchimique ; elle tient a son incarnation
par un personnage engagé dans une suite d’aventures le mettant au défi de donner la
preuve de ses qualités. C’est par cette mise en situation concrete que le texte de Nazari a
participé a la promotion d’une conception étendue de I’alchimie associée désormais a la
question de I’existence humaine, de ses enjeux et de ses significations possibles, de son
eschatologie®. Sa construction en triptyque offre également de I’alchimie I’image d’un
savoir totalisant dans la mesure ou elle ouvre I’éventail de ses diverses valeurs. On
remarque ainsi qu’elle recouvre une distinction®! entre falsa tramutatione (premier
songe), utile tramutatione (deuxiéme songe) et divina tramutatione (troisieme songe),
c’est-a-dire entre trois interprétations diverses de la méme science. La premiére nous
renvoie aux errances des mauvais alchimistes égarés par leur cupidité et leur folie ; la
seconde correspond a une pratique vertueuse de I’art d’Hermes que I’auteur associe a des
noms de philosophes et de médecins comme Aristote, Paracelse ou Matthiole®? ; la
troisiéme montre la fabrication de la pierre philosophale comme le but supréme* tout en
faisant de celle-ci I’illustration d’une vérité transcendante. Au début du dernier songe,
I’ Autore pénétre ainsi dans le tombeau de Platon ou il découvre une inscription suggérant
cette dimension symbolique de [1’alchimie: PER NATURALIA PLATO DESCRIPSIT
SUPRANATURALIA®*,

Dans Les Noces Chimiques on note que s’accentue le partage établi par I’auteur
italien entre deux types d’alchimies : I’une inférieure, objet de convoitise des hommes
cupides et des esprits chimériques ; [’autre supérieure, s’alliant a la conquéte d’une
sagesse. Mais cette distinction n’est pas exactement synonyme de celle opérée dans les
trois songes Della Tramutatione. La pensée d’Andreae est fortement marquée par une
théologie typique de la Réforme?, aussi le parcours accompli par Christian Rose-Croix
suit-il un « chemin de renaissance®®» ou Jean-Francois Alizon lit I’espoir d’une
«nouvelle naissance en Christ, dans la perspective paulinienne de la metanoia, la
conversion intérieure chére a Luther®’. » C’est dire que I’alchimie ne saurait étre comprise
ici comme I’¢élaboration d’un élixir merveilleux. L’auteur des Noces chymiques fait de la

39 Sur ce point voir A. Zenone (1985), art. cité et Fr. Greiner (1995), art. cité en note 7

31 Distinction donnée par les titres des éditions de 1572 et de 1599.

32 Op. cit., éd. 1572, p. 59-60, ou ’on trouve une longue liste d’auteurs appartenant pour la plupart a
I’ Antiquité grecque et latine. Voir aussi p. 79.

33 Voir I’argument de la p. 103.

3* Op. cit., p. 108.

33 Voir sur ce point Jean-Francois Alizon, « De I’augustinisme a la théosophie », Recherches germaniques,
HS, n° 13, 2018, p. 109-122.

36 Ibid., p. 115.

37 Ibid., p. 114.



COMMENT L’ALCHIMIE VINT AU ROMAN

fabrication de I’or une forme vulgaire de la quéte philosophale?®, qui de son point de vue
s’apparente a la recherche d’un savoir et d’une sagesse salutaires. A cet égard sa
conception spéculative et symbolique de I’alchimie est trés proche dans son esprit de celle
que développe Jakob Boehme dans ses écrits*’.

Dans la description poétique qu’il donne d’un cabinet de curiosités au début de son
roman, Verville révele quelle importance et quelle place il accorde a I’alchimie dans sa
représentation du savoir. Ce cabinet contenant « tout 1’estat du créé et tout 1’art de
facture » semble un abrégé de I’univers comportant sa voiite céleste et son zodiaque, mais
aussi le « solide plancher du plan inférieur » ou « réside 1’excellent de ce rare édifice »,
¢’est-a-dire I’alchimie, qui fait « fuir la maladie et durer la jeunesse*® ». Ainsi présentée
I’alchimie est essentiellement un art médical et une technique de santé ; mais elle se
conjugue aussi avec des valeurs morales. Elle est source de joie et cette joie, on I’a vu,
trouve dans Le Voyage une coloration sentimentale. De fait la psychologie amoureuse de
ses différents protagonistes peut s’expliquer a la lumicere du processus de ’opus
alchimicum. Aussi ’Empereur, a qui appartient justement ce beau cabinet de curiosités,
apparait a la fois comme un symbole de la matiére soumise a de nombreuses
métamorphoses avant sa transfiguration finale en élixir et un représentant emblématique
de ’homme de désir lui-méme engagé dans le processus d’une transformation
bienfaisante*!. Déja, de maniére originale, s’esquisse chez Verville cette alchimie
spirituelle dont certains historiens attachent la naissance tardive, au XIX®siécle, a
I’influence de I’occultisme*?.

Quoi qu’il en soit de ces divergences de points de vue, nous voudrions pour finir
insister encore sur la parenté des fictions réunies dans ce petit panorama. En liant
I’évocation du Grand (Euvre au drame d’une quéte initiatique, Nazari, Verville ou
Andreae 1’ont en effet, chacun a sa maniére, associée a la voie d’une métamorphose qui
nous offre du devenir humain une méme image : celle d’abord d’une vision unitaire
associant étroitement la représentation du monde subtil de la psyché et celui de la Nature
souvent opposés I'un a ’autre en occident, de Platon au christianisme. De maniére
originale — Carl-Gustav Jung a développé cette intuition forte dans plusieurs de ses
livres* — I’alchimie, de ce point de vue, a ouvert la voie d’une réconciliation entre
I’humanité et son cadre naturel et travaillé a I’apaisement des tensions générées par les
conceptions dualistes de ’anthropologie opposant corps et esprit. Mais le travail
alchimique tel qu’il est représenté dans nos trois textes n’est pas allé seulement dans le
sens de cette réconciliation. Il t¢émoigne aussi d’une relation nouvelle au temps et au cours
de I’Histoire, en rupture avec ses représentations traditionnelles les alignant sur les

38 Op. cit., p. 116. Christian Rose-Croix déclare alors de certains de ses compagnons : « ils devaient
travailler sur I’or ; ce qui est certes une partie de cet art, mais point la plus noble, la plus indispensable, et
la meilleure. »

39 Sur les rapprochements possibles entre J. V. Andreae et J. Boeehme, voir Virginie Pektas, « Morgen-Réte
de Bohme et les Noces Chymiques d’Andreae. De 1’'usage de I’alchimie en théosophie », Recherches
germaniques, HS, n° 13, 2018, p. 91-107.

40 Le Voyage des princes fortunez, op. cit., p. 212-213.

4L Sur les implications psychologiques et spirituelles de I’alchimie vervillienne dans Le Voyage des Princes,
voir Albert-Marie Schmidt, Efudes sur le xvr siécle, Paris, 1967, p. 237-240 ; Jean-Francois Marquet,
« Béroalde de Verville et le roman alchimique », xviF¢ siécle, n® 120, juillet / septembre 1978 : étude reprise
dans un recueil d’articles du méme auteur : Miroirs de [’identité. La littérature hantée par la philosophie,
Paris, Hermann, 1996, p. 31-50 ; le livre issu de notre thése : Les Métamorphoses d’Hermes..., op. cit.,
p. 505-541 et nos propres articles, cités en note 9.

42 Voir I’étude de L. Principe et W. Newman, dans Secrets of Nature : Astrology and Alchemy in Early
Modern Europe, éd. A. Grafton et W. Newman, Boston, the Mit Press, 2001.

4 Voir, par exemple, Psychologie et alchimie, Paris, Buchet-Chastel, 1970, p. 32-35, § 26.



10
Frank GREINER

schémes du cycle et de la répétition. Mircea Eliade dans ses études sur I’alchimie avait
déja mis en évidence ce lien rapprochant le travail de I’adepte et ’idée de progrés**. Les
textes que nous venons de parcourir, méme s’ils s’ouvrent tous trois sur un horizon
incertain®, vont bien a cet égard dans le sens d’une amélioration et d’une amélioration
produite par I’effort d’hommes au travail. IIs donnent de ’alchimiste la représentation
d’un technicien que I’on peut facilement rapprocher de ces ingénieurs que Francis Bacon,
au début du xvII® siécle, appelle de ses veeux pour réformer la vieille science scolastique.
I1 est notable enfin que ce labeur équivaut aussi chez Nazari, Verville et Andreae a un
modus operandi portant sur la « matiére humaine », celle-ci étant diversement envisagée
par chacun d’entre eux. La figure de I’adepte qu’ils mettent en scéne cherche a appliquer
a sa propre existence une compétence faite d’abord pour gouverner la nature, en controler
les rythmes et la fécondité. Ainsi I’alchimie mise en roman, par sa transformation en quéte
aventureuse, par ses images concretes, ses métaphores naturelles et techniques, offrit a
ses lecteurs un miroir, Speculum Artis et Naturae : lieu d’une meilleure compréhension
de soi ou s’esquisse déja la possible transformation de 1’ceuvre pratique a mener au
laboratoire en science spirituelle et en psychologie.

# Voir Forgerons et alchimistes, Paris, Champs / Flammarion, 1977, p. 145-158, chap. 15 : « Alchimie,
sciences naturelles et temporalité ».

4 Les protagonistes des trois romans, en effet, ne parviennent pas au bout de leur quéte : Christian Rose-
Croix est renvoyé¢ chez lui sans pouvoir atteindre le dernier degré de son initiation ; le peregrino est arraché
a son songe au moment méme ou Bernard le Trévisan s’appréte a lui faire des révélations capitales. Le
Voyage de Verville reste inachevé.



	Comment l’alchimie vint au roman. Nazari, Verville, Andreae et la quête philosophale
	Culture alchimique et invention littéraire
	Une variante du récit de quête
	Vers un nouveau concept de l’alchimie

