
____________________________________________________________________________________ 
Littérature et occulture, programme de recherche publié par Catherine Douzou, Frank Greiner et Sylvain 
Ledda. 
(c) Publications numériques du CÉRÉdI, « Actes de colloques et journées d’étude (ISSN 1775-4054) », 
no 29, 2023-2025. 

 
 
 

Comment l’alchimie vint au roman. Nazari, Verville, Andreae et la 
quête philosophale 

 
 

Frank GREINER 
Univ. Lille, EA 1061 – ALITHILA –  

Analyses Littéraires et Histoire de la Langue, F-59000 Lille, France 
 
 
 
Dans l’histoire de l’alchimie occidentale, le XVIe siècle et le début du XVIIe siècle 

forment un tournant important qui coïncide manifestement avec deux faits saillants liés 
sans doute de très près l’un à l’autre : l’alchimie est alors présentée dans de nombreux 
textes comme une clé d’explication universelle l’autorisant à se constituer chez certains 
auteurs – les plus connus sont John Dee, Gerhard Dorn, Heinrich Khunrath – en une 
véritable pansophie. Par ailleurs du fait même de sa transformation en un système de 
pensée philosophique, on la voit intéresser un nombre grandissant de personnes ; non plus 
seulement ces adeptes ou ces initiés supposés avoir seuls la jouissance de ses arcanes, 
mais un public d’amateurs et de curieux. Ainsi, nous l’avons mis autrefois en évidence, à 
propos de la littérature française de l’âge baroque1, l’alchimie, rompant l’autarcie où la 
maintenaient ses premiers adeptes, devint partie intégrante d’une culture élargie et son 
symbolisme s’immisça dans de nombreux domaines littéraires. 

Comme nous le montrerons dans cet article, les fictions narratives jouèrent un rôle 
privilégié dans ce processus de transformation de l’alchimie en une doctrine ambitieuse 
capable de donner sens à une vision du monde et de l’humanité et de susciter ainsi l’intérêt 
d’un lectorat relativement important. Il ne sera, bien sûr, pas possible d’envisager dans 
toutes ses nuances cette production romanesque, surtout si l’on envisage en bloc la 
littérature européenne. Nous avons donc limité cette enquête à l’étude de trois fictions : 
les trois songes Della Tramutatione metallica de l’Italien Giovan-Battista Nazari2, Le 
Voyage des princes fortunés du Français Béroalde de Verville3, et Les Noces chymiques 
de Christian Rose-Croix de l’Allemand Johann Valentin Andreae4, trois œuvres qui nous 
ont paru intéressantes, pour ne pas dire exemplaires, au moins pour cinq raisons. Il s’agit 
en effet de textes 1) qui présentent l’alchimie comme un de leurs principaux, sinon 
comme leur principal sujet, 2) qui participent de la fiction, de l’aveu de leurs auteurs ou 

 
1 Les Métamorphoses d’Hermès. Tradition alchimique et esthétique littéraire dans la France de l’âge 
baroque (1583-1646), Paris, Champion, 2000. Rééd. : Paris, Classiques Garnier, 2018. 
2 Nazari, Della Tramutatione Metallica Sogni Tre, Brescia, Pietro Maria Marchetti, 1572 et 1599. La 
première édition de 1564 est parue chez le même éditeur sous le titre Il Metamorfosi metallico et humano 
di Gio. Bat. Naz. Besciano nelquale si contengono quattro sogni… Nous nous référons dans cet article à 
l’édition de 1572, mais sans nous interdire quelques comparaisons entre les différents états du texte. 
3 Béroalde de Verville, L’Histoire Veritable ou le Voyage des Princes Fortunez, divisee en IIII entreprises, 
Paris, Claude de La Tour, 1610. 
4 [Johann Valentin Andreae] : Chymische Hochzeit Christiani Rosencreütz. Anno 1458. Straßburg, 1616, 
S. l. Nous nous reporterons dans cette étude à la traduction de Bernard Gorceix parue sous le titre : Les 
« Noces chimiques » de Christian Rose-Croix en l’an 1459, dans La Bible des Rose-Croix, Paris, Presses 
Universitaires de France, 1970. 



2 
Frank GREINER 

par ses caractéristiques intrinsèques, 3) qui peuvent par leur ampleur prétendre au titre de 
récit voire de roman5, 4) qui appartiennent à la même époque (la fin de la Renaissance ou 
l’âge baroque selon les classifications) et qui peuvent donc représenter ensemble un état 
historique de la littérature alchimique, 5) qui appartiennent à des ensembles 
géographiques et linguistiques divers et témoignent donc d’un courant d’évolution 
transcendant les partages nationaux. 

Mes réflexions s’articuleront en trois étapes. J’étudierai d’abord l’intertexte littéraire 
inscrit dans les trois textes de mon corpus pour montrer qu’il reflète des choix 
convergents. Je caractériserai ensuite ces textes comme des récits de quête initiatique en 
montrant comment le symbolisme alchimique s’y trouve intégré. Enfin je verrai comment 
ces choix formels ont profondément agi sur le contenu même de la doctrine alchimique 
en l’entraînant sur la voie d’une interprétation nouvelle. 

 
Culture alchimique et invention littéraire 

 
La transformation fictionnelle et romanesque de leur science renvoie d’abord à la 

question de l’inspiration littéraire des écrivains alchimistes ou, plus concrètement, au 
travail d’invention et d’élaboration de leurs textes mobilisant des modèles et des 
références étrangères à leur univers. Ces mélanges et ces hybridations de la quête 
philosophale et d’une culture qui lui est normalement étrangère forment des données 
anciennes, comme le montre par exemple l’emploi de la mythologie gréco-latine dans 
quelques traités médiévaux ; mais force est de constater qu’à partir de la Renaissance 
– alors d’ailleurs qu’on assiste au développement important d’une exégèse alchimique 
des textes littéraires – ces métissages sont de plus en plus fréquents6. 

Les trois œuvres que nous avons choisi d’étudier et de comparer sont bien, à cet 
égard, exemplaires d’un nouvel état d’esprit. Giovan-Battista Nazari7 écrit ses trois 
Songes sur la trame que lui fournissent la Divine Comédie et l’Hypnerotomachia 
Poliphili. Évidemment, il entremêle à ces emprunts littéraires de nombreuses références 
à la tradition alchimique : notamment à Bernard Le Trévisan ou au pseudo-Geber, mais 
aussi à tout un ensemble d’auteurs dont les noms sont regroupés dans une liste 
bibliographique8.  

Comme autrefois une étude de l’allemand Vordemann9 l’a mis en évidence, Verville 
a calqué le scénario du Voyage des Princes sur une œuvre de l’Italien Cristoforo Armeno, 

 
5 Notons que ces trois premières caractéristiques sont assez rares dans la littérature alchimique. Nombreux, 
en effet, sont les romans baroques, comme Du Vray et Parfait Amour de Martin Fumée, qui comportent 
simplement des enclaves alchimiques, ou les traités intégrant ponctuellement un songe allégorique, ou 
encore les allégories alchimiques développées tout au plus sur quelques pages. 
6 Sur les emplois alchimiques de la mythologie, voir notamment J. Telle, « Mythologie und Alchemie. Zum 
Fortleben der antiken Götter in der frühneuzeitlichen Alchemieliteratur », dans Humanismus und 
Naturwissenschaft, éd. R. Schmitz und R. Krafft, VI, 1980, p. 135-154 ; Fr. Secret, « Alchimie et 
mythologie », dans Dictionnaire des mythologies, dir. Y. Bonnefoy, Paris, Flammarion, 1981, t. 1, p.7-9 ; 
A. Faivre, Toison d’or et Alchimie, Milan, Archè, 1990. 
7 Pour un état plus précis de l’intertexte, se reporter à notre article : « L’initiation alchimique de Giovan 
Battista Nazari », Bulletin de l’Association d’étude sur l’Humanisme, la Réforme et la Renaissance, no 41, 
1995, p. 9-35 et A. Zenone, « I sogni alchemici di Giovan Battista Nazari », Esperienze letterarie, X (1985), 
nos 2-3, p. 81-111. 
8 Liste remaniée par l’auteur d’une édition à l’autre. Cf. Il metamorfosi metallico f. 25 vo-27 vo et Della 
tramutatione metallica (éd. 1572), p. 134-144. 
9 E. Vordemann, Quellenstudien zu dem Roman « Le Voyage des Princes Fortunez » von Béroalde de 
Verville, Göttingen, A. Schönhütte und Söhne, 1933. Sur la question des sources, voir aussi l’étude d’Ilana 
Zinguer, Le roman stéganomophique. Le Voyage des Princes Fortunez de Béroalde de Verville, Paris, 
Honoré Champion, 1993. L’ouvrage issu de notre thèse, Les Métamorphoses d’Hermès…, op. cit., et deux 
de nos articles donnent aussi quelques éléments intertextuels : voir « Langue occulte et secrets désirs : les 



3 
COMMENT L’ALCHIMIE VINT AU ROMAN

Peregrinaggio di tre giovani Figliovoli del re di Serendippo (1557), mais on peut 
observer aussi qu’il puise ponctuellement dans diverses autres œuvres comme Le Roman 
d’Alexandre, Les Arrests d’Amour de pseudo-Martial d’Auvergne, Le Songe de Poliphile 
(1499) de Francesco Colonna, les romans rabelaisiens et le Cinquième Livre (1564), Le 
Quatorzieme livre d’Amadis de Gaule (1574) de Jacques Gohory ou les poèmes de Jean 
Baudouin. Sa dette à l’égard de la tradition alchimique est tout aussi riche puisque l’on 
retrouve dans Le Voyage des références ou des allusions à la Chrysopée (1515) de 
Giovanni Aurelio Augurello, à la Clavis Totius Philosophiae Chymisticae (1567) de 
Gerhard Dorn, à l’anonyme auteur du livre de la fontaine (1572) ou encore au 
commentaire de Nicolas Barnaud, In aenigmaticum quodam Epitaphium… Aelia Laelia 
Crispi (1597). 

Paul Arnold10 a montré les troublantes ressemblances rapprochant Les Noces 
chymiques et une légende également illustrée par le chant X de La Reine des Fées 
d’Edmund Spencer ; mais on observe aussi dans son livre des réminiscences 
virgiliennes11, des passages repris à Boccace, peut-être au Décaméron et certainement au 
Filocopo12. Carlos Gilly dans un article récent évoque aussi la piste de Don Quichotte 
pour rendre compte du texte d’Andreae comme d’un « roman chevaleresque alchimico-
critique (« alchemokritischer Ritteroman13 »). On constate au reste que le parcours de 
Christian Rose-Croix, s’il recèle un symbolisme alchimique luxuriant où l’on relève des 
emprunts à la Table d’Emeraude, à John Dee et probablement à Gerhard Dorn, prend 
aussi son sens plein à la lumière de ses sources religieuses et mystiques. Il apparaît ainsi 
qu’Andreae a illustré dans son œuvre des thèmes que lui fournissaient les théosophes du 
XVIe siècle comme Valentin Weigel ou encore qu’il a conçu son récit à partir du thème 
biblique du festin nuptial évoqué dans l’Évangile de Matthieu (22, 1-14) et de Luc (14, 
16-24) et dans l’Apocalypse de Jean (19, 6-9). 

Quand on fait le point sur ces différentes sources on peut être frappé d’abord par leur 
richesse – dont mon approche sommaire ne rend d’ailleurs pas complètement compte. Le 
jeu des différences ne doit cependant pas masquer une tendance commune chez nos trois 
auteurs à construire la trame de leurs récits à partir d’une structure récurrente : celle du 
récit de voyage ou, plus précisément du récit de quête, c’est-à-dire d’un voyage 
fonctionnant comme une mise à l’épreuve de ses protagonistes et mobilisant des valeurs 
morales et spirituelles. À cet égard les références les plus importantes pour nos trois 
auteurs sont pour Nazari, Dante et Colonna ; pour Verville, Cristoforo Armeno et pour 
Andreae la parabole des Noces qui intègre bien une forme de dynamisme, puisque son 
« argument général est l’invitation divine faite aux hommes dissipés ou récalcitrants à 
entrer, volontairement ou non, dans le “royaume” afin de bénéficier de la promesse de 
salut14 ». 

 
 

enjeux de la stéganographie dans Le Voyage des princes de Béroalde de Verville », La Lecture littéraire, 
no 3, Paris, Klincksieck, janvier 1999, p. 15-25 et « Les “sacrez mysteres” du Voyages des princes » (2005), 
dans L’Énigmatique à la Renaissance : formes, significations, esthétiques, Paris, Champion, 2008, p. 397-
411. On consultera aussi avec profit l’article de L. Bontemps qui lit le roman de Verville à la lumière de 
Thomas More et de Rabelais, dans « Utopie et alchimie dans L’Histoire véritable ou Le Voyage des princes 
fortunez (1610) de François Béroalde de Verville », MORUS – Utopia e Renascimento, no 6, 2009. Voir en 
ligne. 
10 Histoire des Rose-Croix et les origines de la Franc-Maçonnerie, Paris, Mercure de France, [1955] 1990, 
p. 211. 
11 B. Gorceix, op. cit., p. 48 n. 2. 
12 Ibid., p. 78. 
13 C. Gilly, « Don Quijote und Rosenkreuz. Die Chymische Hochzeit als “alchemokritischer 
Ritterroman” », Recherches germaniques, HS, no 13, 2018, p. 47-62. 
14 Claudia Jullien, Dictionnaire de la Bible dans la littérature française, Paris, Vuibert, 2003, p. 229. 

https://www.academia.edu/119933692/Utopie_et_alchimie_dans_LHistoire_v%C3%A9ritable_ou_Le_Voyage_des_princes_fortunez_1610_de_Fran%C3%A7ois_B%C3%A9roalde_de_Verville
https://www.academia.edu/119933692/Utopie_et_alchimie_dans_LHistoire_v%C3%A9ritable_ou_Le_Voyage_des_princes_fortunez_1610_de_Fran%C3%A7ois_B%C3%A9roalde_de_Verville


4 
Frank GREINER 

Une variante du récit de quête 
 
Le récit de quête impose à la représentation de la science alchimique un ensemble de 

caractéristiques que l’on peut ramener à trois points fondamentaux. Son scénario se 
rapporte d’abord à l’histoire d’un protagoniste, sujet sur lequel se concentrera l’attention 
du lecteur ; il se déroule comme une succession d’épreuves ou d’aventures ; enfin il 
conduit à l’obtention d’un objet, but et gratification de ses recherches. Ces trois 
caractéristiques se retrouvent chez nos trois auteurs, mais modulées de manière 
particulière du fait du thème abordé. Dans la nébuleuse des récits de quête (quête 
chevaleresque dans l’anonyme Quête du saint Graal, quête spirituelle dans Le Mont 
Analogue de René Daumal, quête de soi dans Into the wild de Jon Krakauer…) il faut en 
effet accorder une place à part à la quête alchimique, d’abord parce qu’elle relève de la 
logique de l’initiation et se caractérise par son ésotérisme15 – je laisserai de côté ces deux 
traits spécifiques que j’ai déjà abordés –, mais aussi, et ce sera le point qui retiendra ici 
toute mon attention, parce que, par sa polysémie, elle trouble nos repères habituels en 
liant ensemble, de manière singulière et quelque peu déroutante, ce qui relève de l’objectif 
et du subjectif, du moral et du physique, du concret et de l’abstrait, de l’intérieur et de 
l’extérieur. 

L’acteur de la quête philosophale fait chez nos trois auteurs l’objet d’une 
représentation marquée par la subjectivité. Dans les textes de notre corpus le récit est 
mené par un narrateur homodiégétique qui, dans deux cas sur trois, conte des aventures 
où il joue le rôle de protagoniste. 

Le narrateur et héros imaginé par Nazari s’exprime à la première personne et se 
présente comme un doublet de l’auteur : à partir de l’édition de 1572, les titres des 
chapitres le désignent comme « L’Autore ». Celui-ci se glisse dans le rôle d’un 
personnage désigné comme un pèlerin (peregrino) dont le voyage s’effectue dans un 
monde imaginaire, dans le cadre de trois rêves successifs où des Nymphes et l’adepte 
Bernard Le Trévisan lui servent successivement de guides. 

On retrouve une configuration similaire dans Les Noces Chymiques ; avec cette 
différence que leur véritable auteur, J. V. Andreae donne ici la parole au mystérieux 
Christian Rose-Croix. Celui-ci s’exprime à la première personne dès les premières lignes 
d’un récit dont la tonalité dominante est celle de la confidence prometteuse d’un initié 
ayant bénéficié d’une importante révélation. Bientôt on apprend qu’il a l’âge d’un 
vieillard, ce qui ne l’empêche pas, comme L’Autore des songes nazariens, de se trouver 
dans la situation d’un prosélyte devant se soumettre avec humilité à la dure discipline que 
lui imposent ses maîtres. 

Dans le « Frontispice » ouvrant son œuvre. Verville dévoile le caractère personnel 
de son entreprise romanesque où il faudrait voir des « feintes veritables16 » riches 
d’allusions à ses amours avec une belle inconnue. Ainsi il déclare être le principal sujet 
de son histoire : « Je seray le sujet & le Heraut de mes gestes, & savourant ma vie, je la 
dilateray à mon gré en ces beaux projects17. » Posture complexe qui peut conduire 
Verville à se démultiplier en plusieurs personnages. À cet égard, il faut sans doute voir 
simplement dans le narrateur du Voyage l’un de ses représentants les plus explicites. Il 
apparaît ainsi au début de son roman dans un groupe de pèlerins en quête de la nymphe 
Xyrile (anagramme d’Élixir). Mais à la différence de ce que l’on voit dans les récits de 
Nazari et Andreae, il se distingue par son statut de personnage secondaire. Il apparaît ainsi 

 
15 Voir particulièrement sur ce point notre article : « Les “sacrez mysteres” du Voyages des princes », 
art. cité. 
16 Op. cit., p. 3. 
17 Ibid., p. 4. 



5 
COMMENT L’ALCHIMIE VINT AU ROMAN

comme un témoin des faits et gestes des principaux acteurs du Voyage : les princes 
fortunés et l’Empereur. 

Il faut remarquer à propos de cette commune insistance sur l’ancrage subjectif de 
l’action qu’elle permet de déplacer l’accent de la dimension concrète et physique du 
travail alchimique sur sa dimension morale. Ce qui semble compter désormais, dans ce 
mode de représentation, ce sont moins les aspects techniques d’opérations à mener au 
laboratoire que l’attitude ou l’état d’esprit de celui qui recherche un secret de fabrication. 
Les deux aspects ne sont pas d’ailleurs toujours opposés et plusieurs écrivains alchimistes 
comme Dom Belin font volontiers des personnages de leurs fictions des représentants 
symboliques de substances chimiques18. Parmi nos trois auteurs, Verville joue 
explicitement sur cette ambivalence, comme le montrent, par exemple, les noms des trois 
princes fortunés (Cavalirée [anagramme d’eau claire], Fonsteland [sel fondant], 
Vivarambe [vrai baume]) ou encore le nom de l’amante de l’Empereur, Étherine, qui fait 
allusion au principe subtil de l’éther. 

Le déroulement du scénario de quête suit dans les trois textes des itinéraires aux 
étapes bien marquées et toujours associées à des valeurs morales, religieuses ou 
spirituelles. Le récit de Nazari s’articule en trois songes obéissant explicitement au 
schéma progressif d’un itinéraire de perfection. Les arguments placés au début de chacun 
d’entre eux permettent de bien préciser leur contenu : le premier des rêves est donné 
comme une dénonciation de la vaine alchimie artificielle, se nourrissant de chimères et 
aiguillonnée par la cupidité ; le second, comme une illustration de la bonne alchimie, 
foncièrement désintéressée et conçue sur le modèle scolastique de l’Art imitateur de la 
Nature ; le troisième introduit le lecteur dans le secret de la fabrication de la vraie pierre 
des philosophes qui doit assurer à son possesseur une quasi immortalité. Le parcours du 
peregrino se conforme aux grandes lignes de ce programme, puisque dans une 
topographie apparemment inspirée de l’Enfer et du Purgatoire de la divine comédie, on 
le voit se mêler d’abord à une foule de mauvais alchimistes19 que leur folie guide vers 
leur perte, franchir un fleuve avec l’aide d’un vieux nocher, puis suivre le chemin d’une 
réforme morale le menant finalement au sommet d’une montagne. Là, sous le voile d’une 
parabole, Le Trévisan s’apprête à lui révéler enfin les secrets du Grand Œuvre, quand un 
coup de tonnerre retentit et l’arrache à son rêve. 

Comme nous le disions à propos de leurs sources, Les Noces chymiques peuvent se 
comprendre à la lumière du thème des noces mystiques développées dans Matthieu, Luc 
et l’Apocalypse. Pour construire son récit, Andreae a procédé par contamination et 
amplification des données fournies par cet intertexte, à partir duquel il a élaboré la trame 
générale de son roman. Christian Rose-Croix au début de son histoire se trouve dans une 
situation semblable à celle du prophète de l’Apocalypse recevant la visite d’un ange. Il 
est convié avec plusieurs autres personnes à des noces royales et à un festin. Mais cette 
invitation, pour être pleinement méritée, appelle préalablement une série d’épreuves 
étalées sur sept jours (les conditions imposées aux convives pour participer au repas des 
noces sont surtout évoquées par Luc [14, 25-34]). Au cours de cette semaine de 
tribulations, Christian Rose-Croix connaît d’abord quelques succès ; mais son itinéraire 
s’achève par une note sombre : on apprend qu’il « est retourné dans sa patrie20 ». On 
pense ici au verset de Matthieu (22, 14) concluant la parabole du festin nuptial : « Car 
beaucoup sont appelés, mais peu sont élus. »  

 
18 Voir Les Aventures du philosophe inconnu en la recherche et en l’invention de la pierre philosophale…, 
Paris, E. Danguy, 1646. Rééd. : Paris, Bibliotheca Hermetica, 1976. 
19 Notons que dans l’Enfer dantesque les alchimistes sont des faussaires comme dans le premier songe de 
Nazari. Cf. XIX, 119, Griffolino, et XXIX, 137, Capocchio. 
20 Op. cit., p. 125. 



6 
Frank GREINER 

Dans Le Voyage des princes les références chrétiennes cèdent le pas à la 
représentation d’une quête amoureuse dont la structure et le dessein général doivent à la 
tradition du récit courtois, telle qu’elle s’est illustrée chez Guillaume de Lorris ou René 
d’Anjou, ou à son interprétation humaniste et moderne, par exemple dans Le Songe de 
Poliphile. On ne pourra donner ici que les grandes lignes d’un ensemble complexe en 
distinguant plusieurs groupes de personnages : les trois princes (l’aîné se nomme 
Cavalirée, le second Fonsteland, le cadet Vivarambe) qui, parcourant le monde pour 
parfaire leur formation, ne tardent pas à rencontrer et à courtiser trois princesses ; ensuite, 
l’Empereur de Glindicée en proie à une passion malheureuse pour la princesse Étherine ; 
enfin, le narrateur, chroniqueur des aventures de ces différents personnages, mais engagé 
lui-même dans la recherche de la nymphe Xyrile. L’action peut se diviser elle-même en 
deux temps : le temps de la quête et des voyages s’étalant sur la première moitié du roman 
et restant déceptive et le temps du jugement auquel sont conviés tous les personnages 
pour le grand Anniversaire d’Amour (le 1er mai). L’action s’enferme désormais entre les 
murs de l’Hermitage d’honneur, sorte de nouvelle Thélème et société d’initiés dirigée par 
des fées, où, durant deux semaines, chacun des amants doit manifester l’excellence de ses 
sentiments au cours de difficiles épreuves.  

Il est remarquable de constater que la dimension explicitement morale de ces 
voyages ne s’impose pas seule, mais comme en surimpression de leurs référents 
alchimiques. La chronologie de nos trois récits comme leur univers spatial favorisent leur 
fonctionnement polysémique. Si Andreae choisit de diviser les aventures de Christian 
Rose-Croix en sept jours, c’est, comme l’a bien montré Bernard Gorceix, en prenant soin 
de les situer « durant la semaine sainte et la semaine de Pâques », parce que durant ces 
sept jours, le Christ est mort sur la croix, sous le poids des péchés du monde », avant de 
ressusciter « le troisième jour, après avoir été mis dans le sépulcre21 ». Mais l’on ne peut 
aussi s’empêcher de penser que ce septénaire revêt une valeur alchimique et fait écho aux 
spéculations des adeptes évoquant parfois une semaine philosophique dont chaque jour 
correspondrait à une étape de l’œuvre22. On trouve ce même symbolisme dans la seconde 
moitié du Voyage des Princes tout entière scandée par les déplacements d’un des 
personnages – l’Empereur – à travers un palais dont les sept parties correspondent à des 
étapes du processus alchimique. La même ambivalence se retrouve dans le traitement des 
expériences et des épreuves auxquelles sont confrontés les personnages. Nazari, pour 
illustrer certaines phases du processus alchimique, notamment la mortification de la 
materia prima devant préluder à sa régénérescence, dépeint les tourments réservés aux 
damnés ou aux pénitents de l’Enfer et du Purgatoire dantesques23. Pour évoquer 
également le même processus Andreae représente la mort et la renaissance de sept figures 
royales dans une scène où l’on peut voir aussi un symbole de la passion du Christ, source 
de la nouvelle vie24. Comme le montre l’imagerie employée par Verville ou le titre du 
livre d’Andreae, le jeu des sympathies et des antipathies réglant l’association ou la 
séparation des substances chimiques peut être aussi conçu sur le modèle des relations 
entre les deux sexes et être envisagé à la lumière d’une philosophie de l’amour. 

L’objet de la quête philosophale vaut évidemment lui-même dans ces récits par son 
ambivalence. Que cherche-t-on exactement ? Sans doute, comme l’aura suggéré notre 

 
21 Op. cit., p. XLIX. J.-F. Alizon observe pour sa part, à propos du même nombre, qu « avant de rédiger les 
Noces, Andreae avait traduit le Freudenspiegel des ewigen Lebens (Frankfurt, 1599) de Philipp Nicolaï 
[…] livre [qui] retrace les sept étapes spirituelles, par lesquelles Dieu conduit le chrétien à la régénération. »  
dans « De l’augustinisme à la théosophie », Recherches germaniques, HS, no 13, 2018, p. 118. 
22 Voir par exemple M. Maier, Septimana philosophica, Francfort, Lucas Jennis, 1620. 
23 Op. cit.,voir par exemple Sogno secondo, cap. 17, 22, 23 et passim. 
24 Op. cit., éd. B. Gorceix, p. 93 et p. 94 note 1. 



7 
COMMENT L’ALCHIMIE VINT AU ROMAN

approche, pas seulement une recette de laboratoire. Ainsi, avant le dénouement de ses 
Songes, Nazari juxtapose deux séquences participant respectivement de l’alchimie et de 
la philosophie morale25 : la première nous conduit en compagnie de son peregrino dans 
la salle principale d’un château où il assiste émerveillé à la naissance de deux homoncules 
symbolisant l’obtention de l’élixir, la seconde à la découverte d’une statue représentant 
Hercule armé d’une massue et dressé sur un piédestal où l’on distingue le chien Cerbère. 
Après un moment de réflexion le voyageur découvre le sens caché de cette figure (un 
emblème représentant la vertu placée sur le socle de la philosophie, celle-ci étant 
symbolisée par le monstre gardant l’entrée des enfers26). Nul doute que le rapprochement 
de ces deux scènes n’a pas été le fruit du hasard, mais que l’auteur a eu le dessein de les 
mettre en résonance pour souligner la victoire morale inhérente à la réalisation de l’opus 
alchimicum. De même les « habits tout brodés d’or, et décorés de fleurs magnifiques » et 
« la toison d’or semée de pierres précieuses27 » qui, dans la Quatrième journée de leurs 
aventures, sont remis à Christian Rose-Croix et ses compagnons, ont une double 
signification spirituelle (la robe nuptiale pour la plupart des Pères de l’Église symbolise 
la foi animée par la charité28) et alchimique (la toison d’or est un symbole de la chrysopée 
ou encore de l’obtention de l’élixir29). L’objet de la quête philosophale dans Le Voyage 
des Princes est marqué par les mêmes hésitations. Pour L’Empereur, sans doute, le 
personnage le plus important de ce roman, cet objet est celui de son désir amoureux pour 
Éthérine ; mais leur relation n’est pas seulement à comprendre sur un plan érotique et 
courtois, il relève de l’alchimie, parce qu’on peut voir dans les deux personnages une 
représentation du principe subtil et volatil du mercure que cherche à fixer le principe 
masculin du soufre. 

 
Vers un nouveau concept de l’alchimie 

 
L’insertion de l’alchimie dans le récit de quête est donc allée dans le sens d’une 

hybridation ou d’un mixage systématique entre différents niveaux de sens, comme pour 
l’enrichir de référents et de valeurs nouvelles autrefois étrangères à son domaine de 
compétence. Le résultat de ce travail d’adaptation a évidemment été riche de 
conséquences sur le plan de sa conception. Nazari, Verville et Andreae nous disent 
unanimement que l’alchimie ne saurait être comprise de manière trop restrictive comme 
une technique appliquée à la transformation des métaux (la chrysopée). À ces 

 
25 Op. cit., p. 150-151. 
26 « […] quella figura ò statua, significava virtu collocata sopra il vero fondamento del fermo piedestale 
di filosofia, dismostrata per il cane cerbero. » Ibid., p. 151. Il est intéressant de noter aussi que la figure 
d’Hercule au Moyen Âge et à la Renaissance est traditionnellement donnée pour une représentation du 
Christ. Voir sur ce sujet la notice de G. Padoan, dans Enciclopedia dantesca, Roma, Istituto della 
Enciclopedia italiana fondata da Giovanni Traccani, [1971] 1984, t. II, p. 718. 
27 Op. cit., p. 83. 
28 Augustin Calmet affirme que c’est le sens retenu par la plupart des Père de l’Église. Il renvoie à Tertullien, 
Origène, Grégoire de Nazianze et Jean Chrysostome. Dans Commentaire littéral sur tous les livres de 
l’Ancien et du Nouveau Testament. L’Évangile de saint Matthieu, Paris, Emery, Saugrain, Pierre Martin, 
1725, p. 472. 
29 Signalons, parmi les compatriotes contemporains d’Andreae, trois auteurs faisant un rapprochement 
explicite entre la chrysopée et la toison d’or dérobée par Jason : Salomon Trismosin (Aureum vellus, oder, 
Guldin Schatz und Kunstkam[m]er…, Rorschach am Bodensee, 1598), Guillaume Mennens (De Aureo 
Vellere, sive Sacrae Philosophiae, Naturae & Artis admirabilium libri tres, Anvers, G. Bellerus, 1604) et 
Michel Maier (Arcana Arcanissima, hoc est Hieroglyphica Graeca, Oppenheim, vers 1610 ; Symbola 
Aureae Mensae, Francfort, Lucas Jennis, 1617). L’expression « aureum vellus » n’apparaît que dans le titre 
du premier de ces deux traités, alors que ses relations avec l’alchimie font l’objet d’une longue exégèse 
dans le second. Michel Maier voit dans la toison d’or le symbole d’une alchimie médicale. Sur l’histoire 
alchimique de ce motif, voir Antoine Faivre, Toison d’or et Alchimie, Milan, Arche edidit, 1990. 



8 
Frank GREINER 

significations possibles ils en ajoutent d’autres que le médium du roman pouvait exprimer 
mieux que le traité puisqu’il permet de placer l’accent sur le cadre existentiel de la 
connaissance humaine et donc d’insister sur ses aspects philosophique, moral, religieux. 
Mais les trois points de vue de nos auteurs ne sont évidemment pas synonymes, tant il est 
vrai que leur interprétation de l’alchimie inclut une grande part de liberté. 

Nazari associe étroitement pratique alchimique et code moral dans les aventures de 
son peregrino que, de manière significative, leur titre de 1564 désigne comme une 
métamorphose métallique et humaine (Il Metamorfosi Metallico et Humano). Ce 
rapprochement entre les deux versants intérieur et extérieur de la quête philosophale 
n’autorise pas cependant à penser qu’il soit le promoteur d’une alchimie spirituelle. Il 
faut comprendre que, de son point de vue, le processus de l’œuvre appelle l’emploi d’une 
technique rigoureuse, mais que ce labeur, pour être pleinement efficace, doit s’associer à 
une éthique. Mais la relative originalité des trois songes ne se trouve pas seulement dans 
la formulation d’un code moral associé au travail alchimique ; elle tient à son incarnation 
par un personnage engagé dans une suite d’aventures le mettant au défi de donner la 
preuve de ses qualités. C’est par cette mise en situation concrète que le texte de Nazari a 
participé à la promotion d’une conception étendue de l’alchimie associée désormais à la 
question de l’existence humaine, de ses enjeux et de ses significations possibles, de son 
eschatologie30. Sa construction en triptyque offre également de l’alchimie l’image d’un 
savoir totalisant dans la mesure où elle ouvre l’éventail de ses diverses valeurs. On 
remarque ainsi qu’elle recouvre une distinction31 entre falsa tramutatione (premier 
songe), utile tramutatione (deuxième songe) et divina tramutatione (troisième songe), 
c’est-à-dire entre trois interprétations diverses de la même science. La première nous 
renvoie aux errances des mauvais alchimistes égarés par leur cupidité et leur folie ; la 
seconde correspond à une pratique vertueuse de l’art d’Hermès que l’auteur associe à des 
noms de philosophes et de médecins comme Aristote, Paracelse ou Matthiole32 ; la 
troisième montre la fabrication de la pierre philosophale comme le but suprême33 tout en 
faisant de celle-ci l’illustration d’une vérité transcendante. Au début du dernier songe, 
l’Autore pénètre ainsi dans le tombeau de Platon où il découvre une inscription suggérant 
cette dimension symbolique de l’alchimie : PER NATURALIA PLATO DESCRIPSIT 
SUPRANATURALIA34. 

Dans Les Noces Chimiques on note que s’accentue le partage établi par l’auteur 
italien entre deux types d’alchimies : l’une inférieure, objet de convoitise des hommes 
cupides et des esprits chimériques ; l’autre supérieure, s’alliant à la conquête d’une 
sagesse. Mais cette distinction n’est pas exactement synonyme de celle opérée dans les 
trois songes Della Tramutatione. La pensée d’Andreae est fortement marquée par une 
théologie typique de la Réforme35, aussi le parcours accompli par Christian Rose-Croix 
suit-il un « chemin de renaissance36 » où Jean-François Alizon lit l’espoir d’une 
« nouvelle naissance en Christ, dans la perspective paulinienne de la metanoïa, la 
conversion intérieure chère à Luther37. » C’est dire que l’alchimie ne saurait être comprise 
ici comme l’élaboration d’un élixir merveilleux. L’auteur des Noces chymiques fait de la 

 
30 Sur ce point voir A. Zenone (1985), art. cité et Fr. Greiner (1995), art. cité en note 7  
31 Distinction donnée par les titres des éditions de 1572 et de 1599. 
32 Op. cit., éd. 1572, p. 59-60, où l’on trouve une longue liste d’auteurs appartenant pour la plupart à 
l’Antiquité grecque et latine. Voir aussi p. 79.  
33 Voir l’argument de la p. 103. 
34 Op. cit., p. 108. 
35 Voir sur ce point Jean-François Alizon, « De l’augustinisme à la théosophie », Recherches germaniques, 
HS, no 13, 2018, p. 109-122. 
36 Ibid., p. 115. 
37 Ibid., p. 114. 



9 
COMMENT L’ALCHIMIE VINT AU ROMAN

fabrication de l’or une forme vulgaire de la quête philosophale38, qui de son point de vue 
s’apparente à la recherche d’un savoir et d’une sagesse salutaires. À cet égard sa 
conception spéculative et symbolique de l’alchimie est très proche dans son esprit de celle 
que développe Jakob Boehme dans ses écrits39. 

Dans la description poétique qu’il donne d’un cabinet de curiosités au début de son 
roman, Verville révèle quelle importance et quelle place il accorde à l’alchimie dans sa 
représentation du savoir. Ce cabinet contenant « tout l’estat du créé et tout l’art de 
facture » semble un abrégé de l’univers comportant sa voûte céleste et son zodiaque, mais 
aussi le « solide plancher du plan inférieur » où « réside l’excellent de ce rare édifice », 
c’est-à-dire l’alchimie, qui fait « fuir la maladie et durer la jeunesse40 ». Ainsi présentée 
l’alchimie est essentiellement un art médical et une technique de santé ; mais elle se 
conjugue aussi avec des valeurs morales. Elle est source de joie et cette joie, on l’a vu, 
trouve dans Le Voyage une coloration sentimentale. De fait la psychologie amoureuse de 
ses différents protagonistes peut s’expliquer à la lumière du processus de l’opus 
alchimicum. Aussi l’Empereur, à qui appartient justement ce beau cabinet de curiosités, 
apparaît à la fois comme un symbole de la matière soumise à de nombreuses 
métamorphoses avant sa transfiguration finale en élixir et un représentant emblématique 
de l’homme de désir lui-même engagé dans le processus d’une transformation 
bienfaisante41. Déjà, de manière originale, s’esquisse chez Verville cette alchimie 
spirituelle dont certains historiens attachent la naissance tardive, au XIXe siècle, à 
l’influence de l’occultisme42. 

 
Quoi qu’il en soit de ces divergences de points de vue, nous voudrions pour finir 

insister encore sur la parenté des fictions réunies dans ce petit panorama. En liant 
l’évocation du Grand Œuvre au drame d’une quête initiatique, Nazari, Verville ou 
Andreae l’ont en effet, chacun à sa manière, associée à la voie d’une métamorphose qui 
nous offre du devenir humain une même image : celle d’abord d’une vision unitaire 
associant étroitement la représentation du monde subtil de la psyché et celui de la Nature 
souvent opposés l’un à l’autre en occident, de Platon au christianisme. De manière 
originale – Carl-Gustav Jung a développé cette intuition forte dans plusieurs de ses 
livres43 – l’alchimie, de ce point de vue, a ouvert la voie d’une réconciliation entre 
l’humanité et son cadre naturel et travaillé à l’apaisement des tensions générées par les 
conceptions dualistes de l’anthropologie opposant corps et esprit. Mais le travail 
alchimique tel qu’il est représenté dans nos trois textes n’est pas allé seulement dans le 
sens de cette réconciliation. Il témoigne aussi d’une relation nouvelle au temps et au cours 
de l’Histoire, en rupture avec ses représentations traditionnelles les alignant sur les 

 
38 Op. cit., p. 116. Christian Rose-Croix déclare alors de certains de ses compagnons : « ils devaient 
travailler sur l’or ; ce qui est certes une partie de cet art, mais point la plus noble, la plus indispensable, et 
la meilleure. » 
39 Sur les rapprochements possibles entre J. V. Andreae et J. Bœhme, voir Virginie Pektas, « Morgen-Röte 
de Böhme et les Noces Chymiques d’Andreae. De l’usage de l’alchimie en théosophie », Recherches 
germaniques, HS, no 13, 2018, p. 91-107. 
40 Le Voyage des princes fortunez, op. cit., p. 212-213. 
41 Sur les implications psychologiques et spirituelles de l’alchimie vervillienne dans Le Voyage des Princes, 
voir Albert-Marie Schmidt, Études sur le XVIe siècle, Paris, 1967, p. 237-240 ; Jean-François Marquet, 
« Béroalde de Verville et le roman alchimique », XVIIe siècle, no 120, juillet / septembre 1978 : étude reprise 
dans un recueil d’articles du même auteur : Miroirs de l’identité. La littérature hantée par la philosophie, 
Paris, Hermann, 1996, p. 31-50 ; le livre issu de notre thèse : Les Métamorphoses d’Hermès…, op. cit., 
p. 505-541 et nos propres articles, cités en note 9.  
42 Voir l’étude de L. Principe et W. Newman, dans Secrets of Nature : Astrology and Alchemy in Early 
Modern Europe, éd. A. Grafton et W. Newman, Boston, the Mit Press, 2001. 
43 Voir, par exemple, Psychologie et alchimie, Paris, Buchet-Chastel, 1970, p. 32-35, § 26. 



10 
Frank GREINER 

schèmes du cycle et de la répétition. Mircea Eliade dans ses études sur l’alchimie avait 
déjà mis en évidence ce lien rapprochant le travail de l’adepte et l’idée de progrès44. Les 
textes que nous venons de parcourir, même s’ils s’ouvrent tous trois sur un horizon 
incertain45, vont bien à cet égard dans le sens d’une amélioration et d’une amélioration 
produite par l’effort d’hommes au travail. Ils donnent de l’alchimiste la représentation 
d’un technicien que l’on peut facilement rapprocher de ces ingénieurs que Francis Bacon, 
au début du XVIIe siècle, appelle de ses vœux pour réformer la vieille science scolastique. 
Il est notable enfin que ce labeur équivaut aussi chez Nazari, Verville et Andreae à un 
modus operandi portant sur la « matière humaine », celle-ci étant diversement envisagée 
par chacun d’entre eux. La figure de l’adepte qu’ils mettent en scène cherche à appliquer 
à sa propre existence une compétence faite d’abord pour gouverner la nature, en contrôler 
les rythmes et la fécondité. Ainsi l’alchimie mise en roman, par sa transformation en quête 
aventureuse, par ses images concrètes, ses métaphores naturelles et techniques, offrit à 
ses lecteurs un miroir, Speculum Artis et Naturae : lieu d’une meilleure compréhension 
de soi où s’esquisse déjà la possible transformation de l’œuvre pratique à mener au 
laboratoire en science spirituelle et en psychologie. 

 
44 Voir Forgerons et alchimistes, Paris, Champs / Flammarion, 1977, p. 145-158, chap. 15 : « Alchimie, 
sciences naturelles et temporalité ». 
45 Les protagonistes des trois romans, en effet, ne parviennent pas au bout de leur quête : Christian Rose-
Croix est renvoyé chez lui sans pouvoir atteindre le dernier degré de son initiation ; le peregrino est arraché 
à son songe au moment même où Bernard le Trévisan s’apprête à lui faire des révélations capitales. Le 
Voyage de Verville reste inachevé. 


	Comment l’alchimie vint au roman. Nazari, Verville, Andreae et la quête philosophale
	Culture alchimique et invention littéraire
	Une variante du récit de quête
	Vers un nouveau concept de l’alchimie

